
sous l'inspiration de

H. P. BLAVATSKY
———------

K’ES.lGIO.^ S DE LA SOLIDARITÉ UNIVERSELLE.

P il I i. u > O 1- Il I II ET C O S Al O S OI» Il I K : orikntales.
SC > E.Yil; £ S : supra-sensibles: yoguisme, hypnotisme, fakirisme

THÉRAPF.UTlSME FLU1DIQUE.

î DE TOUTES LES MANIFESTATIONS DE LA BEAUTÉ.

AiiCliEÜLOGIE : des religions. I.IT! ÊKATL'RE: astrale.
INDUSTRIE : DANS SON UTILITÉ POUR LES PETITS.

IlYGK£î¥E: RÉFORME ALIMENTAIRE, CRÉMATION.

SOMMAIRE DU Nn 12 (MARS 1888) :

St. de Guaita t Fragment d’un livre en préparation. — F. A :
Qu’est-ce que la SociétéThéosophique î — Cari du Prel : Le
point de vue scientifique de l’état après la mort.—J. Rameau:
Sagesse (poésie). — Pensées. — Faits et Nouvelles.— Revue
des conférences, théâtres, etc. — Revue des publications
nouvelles. — Petit bulletin théosophique.

------------------- rrrlg.a-^rgïW---------------------- -

Georges CARRÉ, Éditeur

58, RUE SAINT-ANDRÉ-DES-ARTS, 58, PAR!»DU NUMÉRO : 1 FR. 25

REVUE
DE

HAUTES ÉTUDES T1IÉOSOP11IQÜES
Tendant à favoriser le rapprochement

entre l’Orient et l’Occident
’ s'



PAGE A LIRE

LE LOTUS paraît mensuellement, avec 64 pages de texte serré et des suppléments
nprévus.

ABONNEMENTS PAR AN
France- ............................................................... .... . . 1$ fr,

' Etranger (Belgique* Suisse, Italie, etc.) . . . . 15 fr.
Great-Britain, U. K. : 1® sh. — Deutschland : 13 m. —America: D. 3.
Les abonnements se paient d’avance à M. Froment, 9, rue Malakoff, Malakoff

;,Seine), et partent d’avril et d’octobre de chaque année.
Vente an numéro : Chez M. Carré, dans lés librairies Marron-Flammarion, et

fiiez Sevjn, boulevard des Italiens, 8. Prix: 1 fr. 2ô.Tl . • - _•
Rédaction : Tout ce qui concerne la Rédaction.Unit être adressé ù II. F. li. Ga-

joriau, rue de (a Tour-d’Au vergue, Paris.

• Manuscrits: Les manuscritsqui neseraient pas insérés, seront renvoyés aux auteurs,
amplement à leurs risques.

Livres : Il sera sérieusement rendu compte ou fait mention de tout ouvrage intéres­
sant notre programme, dont on nous fera parvenir deux exemplaires.

Signes nlbvéviatiC-i : S.T. signifie Société Théosophique.—N. delà D. signifie Note
delà Direction. — N. du T. signifie Note du Traducteur. Lorsque ces indications ne sont pas

. parquées,«c'est que la note est de l’auteur de l’article. — AL S. T. veut dire Membre de la
' Société Thèosophïque\ en anglais, F. T. S. (FellowTheosophical Society) veut dire la meme chose.
| K.esponsal>ilitéri : L’esprit de notre Revue étant aussi large que cela se peut dans
me capitale civilisée, nous prions le lecteur de considérer l’ensemble de notre œuvre, sans

■ /arrêter aux détails qui pourraient le choquer. Cependant, il est bien entendu que chaque
tuteur est seul responsable de ses articles et que la Société Théosophique n’endosse rien
tutre chose que les documents officiels qu'elle publiera.

Prix des Livres : Comme il est presque toujours inutile de citer les ouvrages de
’éférencé, si l’intéressé n’en connaît pas le prix, nous le marquerons en chiffres connus, lors?
lue nous le saurons : (Avis aux éditeurs et auteurs.)

Tran'slii tëration. et prononciation du sanscrit : Tous les.mots sans­
crits (et quelques autres peu usuels) écrits en italiques, suivent les règles suivantes :

Toutes les lettres sonnent: ainsi decahhan se prononce dévak’hane (donc, pas de voyelles
nasales). Il n’y â pas d’e muet; d’ailleurs nous y placerons l’accent. L’h est aspiré, comme dans.
a. une hache » (ainsi-, ph n’a pas le son /'de philtre., mais celui de « il frappE Haut »), excepté
lorsqu’il formelesôn ch et tçh, danssn et ch ; exemple, Shica, prononcez Chiva; chèla pr'ononcez
tchéla. Le ç, qui sera évité, se prononce aussi ch: exemple, Ç’tca, prononcez Chiva ; etlec, qui
sera aussi évité, se prononce également tch : exemple, cela, prononcez tchéla. J se prononce dj:
exemple, jîca-, prononcez djîva. Le g est toujours dur: ainsi gîta se prononce guita ; gn se
prononce comme dans « agneau » et il s'écrit le plus souventn ou simplement n. S est siillante
Xéquivautà /tsh: exemple, xattriga, prononcez kchatrilla.'U se prononce toujours ow: exemple

I guru, prononcez gourou. Ai, -ay et Æ se prononcent aï (aille). Au et AO se prononcent aou :
‘exemple, Gautama, prononcez gaoutama. EE se prononcent i : exemple geeta,. prononcez
ghita.—Les autres signes se prononcent à la française. -

i Avec ces quelques règles on ne risquera pas de faire de grosses erreurs : 1 étymologie et la
prononciation seront ainsi-respectées d’uné façon assez passable.

Lorsque nous écrivons ces mêmes mots en caractères ordinaires (c est-à -ire non en
^italiques); il faudra les prononcer à la manière ordinaire de la langue française qué nous auions

■‘ainsi dotée de mots nouveaux.



PAGE A LIRE
Notre programme embrasse tout ce qui peut aider l'homme à atteindre ces trois som

mets : le Beau, le Vrai, le Juste; tout ce qui peut développer les instincts sociaux de l'anima
et le rapprocher de son type supérieur ; tout ce qui peut aider l’évolution utile du végétal
tout ce qui peut ennoblir le minéral et le rendre participant du progrès universel ; enunmot
tout ce qui peut concourir à faire que la Nature devienne consciente et collaboratrice des loi;
sublimes de la Pensée cosmique.

B’our reudre service à tous les chercheurs do bonne foi, le Lotus répondra sur une dc
ses pages à toutes les questions sérieuses qui lui seront posées. Ces questions devront être
écrites sous une forme concise et de manière à ne demander que quelques lignes de réponse
Un soin spécial sera donné aux questions de nos abonnés et des membres de VIsis. On es’
prié de faire parvenir ces demandes au secrétaire de l’Zsc's, F. K. Gaboriau, 22 rue de U
Tour-d’Auvergne, Paris.

Dans Se prochain tome du 0>otus, nous donnerons un article deMrac Blavatsky, au sujet
des théories de M. l’abbé Roca, un article important sur le Macrocosme, par Amaravella, et
un travail de M. Barlct sur V Astrologie.

Nous espérons que notre ami pourra reprendre à bref délai sa série sur Y Initiation..

Noire Président et ami, M. Dramard étant malade, on est prié de ne pas s’adresser à
lui pour les renseignements, afin de lui éviter une fatigue que son dévouement à l’isis l’em­
pêcherai t de refuser.

Nous prions les personnes qui désirent la réussite de notre œuvre, de vouloir bien faire 1
parvenir à ! administration du Lotus, des adresses sérieuses où nous pourrons envoyer
comme spécimens d’anciens numéros.

Nous prions également les personnes qui disposent de moyens de publicité de faire con- .
• naître par la presse le Lotus, et nos éludes, et remercions ceux de nos confrères qui ont eu

l’obligeance de s’occuper de nous.

C’est par erreur que sur le Traité élémentaire de science occulte l’abonnement du Lotus !-î
est marqué à -10 fr.

Georges CARRÉ, Éditeur, 58, rue saint-andré-des-arts, Paris .1

VIENT DE PARAITRE

TRAITE ELEMENTAIRE DE SCIENCE OCCULTE
Par PAPUS (publication de l’isis)

Orné de nombreux dessins > • • • 3 fr. 50

VIENT DE PARAITRE

LE COMTE DE GABALIS
ENTRETIENS SUR LES SCIENCES SECRÈTES

Réédition du charmant ousiage publié en 1670. Orné d’un coquet dessin à la plume de
Leriverend. . . ....................................................................................... . . 2 fr.



LIVRES REÇUS AU LOTUS
— Les Mystères de la science, 2° partie : Aujourd' hui, par Louis Figuier. — Prix, 25 fr.,

la librairie illustrée, rue du Croissant, 7, Paris. (Compte rendu dans le Lotus).
— Les Mystères de l'horoscope, par Ely Star. — Prix, 3 fr. 50, chez Dentu, Paris.
— L'Ami de l'humanité, organe radical de l’évolution religieuse. — Abonnement 8 fr.

jar an, rue Nationale, 27, Argenteuil, près Paris.
— The Esoteric, organe mensuel consacré à l’Esotéricisme. — Abonnement, 7 fr. 50 par

in : The Esoteric Publishing Company, 478, Shawmut Avenue Boston, Mass.
— Le Matérialisme, par E. Syfferl ; E. Leroux, éditeur, rue Bonaparte, Paris.
— Human culture and Cure (première partie), par E. D. Babbitt : 39, West 27“* Street,

New-York. Prix, 2 fr. 50, plus 0 fr. 60 c. pour le port.
— Swedenborg the Buddhist. or the Higher Swedenborgianism Ils Secrets and Thibetan

Origin, par Philangi Dasa. Prix, 7 fr. 50, port compris : — Cari Casso et C0., P. O. Box 257,
Santa Crus, Californie.

— Posthumous humanity, a study of Phantoms,]&.v A. D’Assier. Traduit du français par
H. S. Olcott, président de la S. T. et augmenté de notes. Prix (?) ; chez Redway ; York str.,
Covent Garden ; Londres.

Georges CARRE, Editeur, 58, rue saint-andré-des-arts, Paris

LE TOME I DU LOTUS
(Publication de l’isis)

Broché, prix............................................................................................. 6 fr. 50

L’OCCULTISME CONTEMPORAIN
Par PAPÜS (publication de l’isis)

Brochure in-48, prix............................................................................................... 1 fr.

“LUMIÈRE SÏÏR~LE SENTIER ^
TRAITÉ POUR L’USAGE PERSONNEL

DE CEUX QUI NE CONNAISSANT PAS LA SAGESSE ORIENTALE
DÉSIRENT EN RECEVOIR L’iNFLUENCE

Traiiscrîl par C’., (publication de l’isis)
Prix : broché..............................................................................1 fr. 25

— relié élégamment comme livre de poche . . . . 3 fr. 50

LE BOUDDHISME
SELON LE CANON DE L’EGLISE DU SUD

Par H. S. OLCOTT, président de la Société Théosophique
Prix........................................................................................................................................... 1 50

LE MONDE OCCULTE
HYPNOTISME TRANSCENDANT EN ORIENT

Par A.-P. SINNETT
PRÉSIDENT DE LA. SOCIÉTÉ THÉOSOPHIQUE ÉCLECTIQUE DE SILMA

Traduit de l’auglais par M. F.-R. GA13OKLAU
1 volume in-18 de 368 pages................................................................................ 3 fr. 50



TABLE ALPHABÉTIQUE DES MATIÈRES

CONTENUES DANS LE TOME U

(De Septembre 188 7 à Ævril 1888)

• (les astérisques indiquent des titres d’articles.)

•a chacun SA TACHE, par X., 207.
Adveniure. An — among the Ro-

sicrucians, 62.
•Alchimie. De F—, par Papus, 91.

Voir Fragment d’un livre en
préparation, 331.

Voir Paracelse, 10.
•Ame. L’— d’après la Qabalah, 232,

271.
Voir Le Logos et la psychologie

moderne, 214.
Voir La Constitution du Micro­

cosme, 65, 136, 223.
Voir Le point de vue scientifique

de l’état après la mort, 352.
Arbres. Les —, poésie par J. Ra­

meau, 246.
’/Vstrale. La perception —, 291.
’Aum ! par Hadji Erinn, 35.
Avertisseur, contre la simulation

hypnotique, 187.
Babbitt. Le système thérapeutique

de M. —,218.
Bergère. Une — astronome au

xne siècle, 185.
Bouddhisme. Voir l’origine du mal»

195.
Le Bouddhisme au Japon, 181.

Buddah’s TEACiiiNGde A.-P. Sinnett,
62.

'Cabale. L’âme d’après la Qabalah,
232, 271.

Voir La constitution du micro­
cosme, 224. ?

Voir Le Sepher Jcsirah, IL
Voir Fragment d’un livre en pré­

paration, 321.
Carte postale. La poésie de la —,

318.

j 'Causerie philosophique; Positi.
visme ! par Hans Pfaall, 302.

Centenaire de 1789. Concours à
l'occasion du —, 1789.

Chine. La — et ses religions (confé­
rence), 251.

Christ. Le —. Voir Notes sur l’éso-
térisme du dogme chrétien de
M. l'abbé Roca, 160.

Voir Réponse aux observations de
M"1” Blavatsky sur l’ésotérisme
du dogme chrétien, 257.

Chromopatiiie. La — de M. Babbitt,
218.

! 'Cinquante portes de l’intelli­
gence. Les —, 22.

Communion des âmes, 57.
'Comte de Gabalis. Le — par l’abbé

de Villars, 43, 111 et vol. I.
Condamnation d'un hypnotiseur,

185.
i 'Constitution intellectuelle mé­

taphysique de l’homme, par
Fabre d’Olivet, 305.

Corriere spiritico. Il —, du jeû­
neur Succi, 332.

Création. La —. Voir Fragment
d’un livre en préparation, 321.

Voir Le Sépher Jésirah, 11.
Crémation. 56, 181, 379.
Déluge. Le — mosaïque. Voir

Fragment d’un livre en prépara­
tion, 326.

Denis. Conférence par M. —, 187.
Dépêche curieuse. Une —, 56.

'Dieu personnel ou impersonnel, par
Soubba Rao, 129.

Donato. Séances de M. —, 58.
Encore —, 126.



38G LE LOTUS

Encausse. Conférence de M. —,
251.

Ensorcelés. Chats—, 313.
'Esotérisme. L’— du dogme chré­

tien ; la création d’après Moïse,
par M. l’abbé Roca, 149.

‘Esotérisme.Notes sur F—du dogme
chrétien de M. l’abbé Roca, par
H.-P. Blavatsky, 160.

Réponse aux observations de M.
Blavatsky sur 1 ésotérisme du
dogm e chr é ti e n, par l’ab b é R o ca,

'258.
Esprits. La fin du monde des —, du

doct. P. Davis, 190.
Esprits anti-réincarnationnistes,

181.
Fakirisme. Voir le Sadhou du Ma-

harajah Ranjit Singh, 173.
“Force inter-éthérique. La — de

M. Keeley, extrait de The
Secret Doctrine, 81.

Le moteur inter-éthérique Keeley,
23.

A propos du moteur éthérique
de M. Keeley, 378.

“Fragment d’un livre en préparation,
par Stan. de Guaita, 321.

'France vraie. La —, ou mission de
la France, de Saint-Yves-d’AI-
veydre, par Ch. Barlct, 108.

‘Franc - maçonnerie. La Légende
d’Hiram, par Papus, 278.

Gérard. Alexandre —, voyageur au
Thibet, 126.

Godin. Mort de M. —, son oeuvre, 311.
Grande prêtresse. La —, de Ch.

Chincholle, 253.
Hellenbach. Mort du baron —. 311.

“Hiram. La légende d’—. par l a >us,
278.

‘Homme. Constitution intellectuelle
métaphysique de F—, par Fabre
d’Olivet, 305.

Horoscope. Les mystères de F—,
. d’Ely Star, 318.'

Hypnotique. Les merveilles de la
suggestion —, 252.

L’état—; voir Le point de vue
scientillque de l’état après la
mort, 359.

Hypnotiseur. L’— Pickman. 250.
Hypnotisme. L’—au théâtre, 251.

Le libre arbitre et F—, 317.
A propos de F— au théâtre, 380.
L’— au tribunal, 379.

Voir Action des médicaments à
distance, 55.

Voir Séance Robert, 316.
Voir Magnétisme.

Iévé. Voir le Sepher Jésirah, 14.
Voir Fragment d’un livre en
préparation, 327. z-

Index. La congrégation de F—, et la
réclame, 313.

Inquisition. L’— au xixe siècle,
127.

Invisibles. Les —, 127.
Journaux. Revues des —, 59, 188,

189.
Jubilé. Le — de Léon XIII, 313.

‘Keeley. Le moteur éthérique de—,
28.

La force inter-éthérique de M.—,
81.

A propos du moteur —, 378.
Libre arbitre. Le — et l’hypnotis­

me, 317.
’ Logos. Le — et la psychologie mo­

derne, par E. D. Fawcett, 211.
Lucidité magnétique. Voir Séance

Robert, 316.
Voir Le point de vue scientifique,

352.
Magnétisme. Le — à Anvers, 315.

Un mot de saint Martin à propos
de —, 378.

Institut magnélologique de Paris,
381.

Voir Hypnotisme.
•Mal. L’Origine du —, par H.-P. Bla­

vatsky, 193.
Médecine. La spiritualisation de la

—, 218.
Médicaments a distance. Action

des —, 55.
Voir Séance Robert, 316.

•Microcosme. La constitution du —
par Amaravella, 65, 136,223.

Miracle. Le—,1e prodige. Voir Frag­
ment d’un livre en préparation,
331.

•Mort. Le point de vue scientifique de
l'état après la —, par Cari du
Prel, 352.

L’Ame dans la —, par C. de Lei-
ningen, 271.

La —, poésie, par Marie Dulieu,
182.

•Moteur éthérique. Le —, de Kee­
ley, par B. Keightley, 28.

A propos du —, 378.



TABLE ALPHABÉTIQUE DES MATIÈRES
Moutin. Séance de M. —, 316.
Mystères de la science. Les — de

L. Figuier, 382.
Noël ! poésie par Amaravella, 182.
Nouvel hypnotisme. Le — de M

Moutin, 62.
Olcott. Les voyages du président,—

255.
•Origine. L* —, du mal, par H.-P.

Blavatsky, 193.
Orphée — Moïse — Foë, par Fabre

d’Olivet, 180.
’Panthéisme. Le — et la morale, par

Mohini, M. Chatterji, 78.
* Paracelse. Théophraste —, sa vie,

ses oeuvres, par Fr. Hartmann, 1.
Portrait de —, par le Tintoret, 1.

Pensées, 51, 125, 183, 218, 312, 377.
* Perception astrale. La —, par X,

291.
Personnalité transcendante. La

—, Voir le point de vue scienti­
fique de l’état après la mort, —
352.

Pessimisme. Le — allemand (voir
l’Origine du mal), 193.

Pickman. L’hypnotiseur —, 250.
’Positivisme ! par Hans Pfaall, 302.
'Qarai.aii, L’ame d’après la—, par

Cari de Lciningen, 232, 271.
Voir Cabale.

Réincarnation. La doctrine de la —
(voir Le point de vue scientifi­
que de l’état après la mort), 370.

Relations of tue lower and tue
higiier self. The —, de P. Sin-
nett, 62.

'Religions. Les — actuelles de J.
Vinson, par B. K., 211.

’ Réponse aux observations de M“’
Blavatsky sur l’ésotérisme du
dogme chrétien, par l’abbé Roca,
257.

Rêve. Le — poésie par J. Rameau,
123.

Reybaud. Séances de M. —, 126.
Robert. Séances de M. — 186, 316.

•Royaume de dieu. Le — d’Alber
Jhouney, par C. Gardenti, 40.

‘Sadiiou. Le — du maharajah Ranjit
Singh, par H. S. Olcott, 173.

387
Sagesse, poésie par J. Rameau, 374.

’Sepiier jesirah. Le—; les50 Portes
de l’intelligence. Les 32 Voies
de la Sagesse ; traduit par Pa-
pus, 11.

Société étrange. Une —, 57.
Société des recherches psychiques

française, 186.
Société magnétique, 58, 186.

•Société théosophique. Qu'est-ce
que la — ? 417.

Sommeil. Voir Le point de vue scien­
tifique de l’état après la mort,
357.

Somnambulisme. Voir idem, 363.
Spirites. Aux —, 60.
Stigmatisée. Une —, 313.
Sur quel sentier? poésie par Guy-

miot, 311.
Swedenborg et la doctrine ésoté­

rique. (Voir La constitution du
microcosme), 227.

Sympneumata ou la nouvelle force
vitale, de Lawrence Oliphant,
191.

'Table d’émeraude. La— d’Hermès,
par Papus, 95.

Voir Fragment d’un livre en pré­
paration, 315.

Télégraphe. Un — magnétique en
1622.— 185.

Théosopiiiques. Sommaires des pu­
blications — t The Theosophist,
Lucifer, Sphinx, The Pintunist,
The Path, 63, 128, 192,256, 319,
381.

Théosopiiiques. Petits bulletins —,
G3, 127, 192, 251, 319, 383.

Thermolume. Le — solaire de M.
Babbitt, 219.

•Ticiiou-lama. Une visite au —, 178.
•Traité élémentaire de science

occulte de Papus, pai Ch. Bar-
let, 239 et 190.

Trente-deux voies. Les — de la
Sagesse, 25.

Vision nirvanienne, poésie, par
F.-K Gaboriau, 51.

Wronski et l'esthétique musicale,
190.



TABLE DES AUTEURS

AMARAVELLA. La constitution du
microcosme, 65, 136, 223.

Noël, 182.
BARLET (Charles). La France vraie,

108.
Communion des âmes, 57.
Traité élémentaire de science

occulte, 239.
B. K. Les religions actuelles, 211.
BLAVATSKY ( Helena-Petrovna).

Notes sur l’ésotérisme du dogme
chrétien, 160.

La force inter-éthérique de M.
Keeley, 81.

L’origine du mal, 193.
A chacun sa tâche, 207.

D’OLIVET (Fabre). Orphée, Moïse,
Foë, 180.

Constitution intellectuelle méta­
physique de 1 homme, 305.

DULIEU (Marie). La mort, 182.
FAWCETT (E. D.). Le Logos et la

psychologie moderne, 211.
GABORIAU (Félix Krishna). Vision

nirvanienne, 51.
La spiritualisation de la médecine,

248.
Divers.

GARDENTI (C.). Le royaume de Dieu,
10.

GUA1TA (Stanislas de). Fragment
d’un livre en préparation, 321.

GUYMIOT. Sur quel sentier? 311.
HADJ1-ERINN. Aum, 35.
HANS PFAALL. Causerie philoso­

phique, 302.

HARTMANN (docteur Franz). Théo­
phraste Paracelse, sa vie, scs
œuvres, 1.

KEIGHTLEY (Bcrtram). Le moteur
éthérique de Keeley, 28.

LEININGEN (Cari. de). L’âme d’après
la Qabalah, 232, 271.

! MOHIN1 MOHOUM TCHATTERDJI.
Le panthéisme et la morale, 78.

I OLCOTT (Henri). La Société théoso-
phique à la fin de 1886.

Le sadhou du maharajah Ranjit
Singh, 173.

I PAPUS. Traduction du Sepher Jesi-
rah, 11.

De l’Alchimie, 91.
La table d’émeraude d’Hermès, 95.
La légende d'Hiram, 278.
Les mystères de l'horoscope, 318.
Les mystères de la science, 382.

PREL (Carl du). Le point de vue
scientifique de l’état après la
mort, 352.

RAMEAU (Jean). Le Rêve, 123.
Les arbres, 216.
Sagesse, 373.

ROCA (M. l’abbé). L’ésotérisme du
dogme chrétien, 149.

Réponse aux observations de
Mma Blavatsky, 258.

SOUBBA RAO. Dieu personnel ou
impersonnel, 129.

VI LL A RS (abbé de). Le Comte de
Gabalis, 13, 114.

X. La perception astrale, 291.

TOURS. — IMPRIMERIE E. ARRAULT ET C'°, RUE DE LA PRÉFECTURE, 6.



HrSTéf =nfm trp- : I

IL A PAS DE RELIGION PLUS ÉLEVÉE QUE LA VÉRITÉ

(Devise des Maharajas de Denarès.)

FRAGMENT

D’UN LIVRE EN PRÉPARATION (1).

Avant de décrire les œuvres coutumières du mage noir, et de
préciser à quelles armes, à quels auxiliaires, à quelle tactique son

(1) Ce fragment est pris au vif d’un ouvrage ésotérique en préparation, qui
paraîtra cette année chez l’éditeur Carré: Le Serpent de la Genèse, par Stanis­
las de Guaita.

Une introduction exposera, l'objet et la division de l’ouvrage, qui comportera
trois livres de sept chapitres chacun : soit 21 chapitres.

Un 22* chapitre formera épilogue ; et chacune de ces subdivisions correspon­
dra (autant que le sujet général le comporte), à l’un des 22 arcanes du Tarot
égyptien.

Le Temple de Satan (livre premier), sera consacré à l’examen des œuvres spé­
ciales et caractéristiques de Satan (sens vulgaire de l’emblème mosaïque : le
serpent). On se bornera à exposer et à résumer les faits, sans chercher à en
fournir une explication scientifique.

La Clef de. la Magie Noire (livre TÏ), fournira le sens caché du mythe de Satan.
L’étude de la lumière astrale (Ie* sens ésotérique de l’emblème) permettra de
reprendre les phénomènes décrits au livre précédent, et de les analyser dans
leur causent leurs effets réels, suivant les doctrines, longtemps secrètes, de la
Kabbale et de J’Hermétisme occulte.

Le Problème du Mal (livre III), sera la synthèse de l’ouvrage et exposera le 2e
sens ésotérique de l'emblème. « Principe et origine du Mal. Adam-Eve. Sa
chute. Mystères du Verbe. Science du Bien et du Mal. Rédemption. Réintégra­
tion. Nirvànâ. Christ douloureux. Christ glorieux. A quoi se résoud, au point
de vue ésotérique, la Question sociale ? » Tels sont quelques-uns des objets
dont traitera le 3a livre.

Le Serpent de la Genèse formera un fort volume in-8, avec un frontispice et
quatre figures magiques, dessinés par M. Oswald Wirth.

21



322 LE LOTUS [MARS

vouloir opiniâtre sait demander la victoire dans l’iniquité, il
importe de déblayer le champ des folles hypothèses et des légendes
arbitraires, afin de ne plus laisser prise aux malentendus.

Une distinction peut y suffire, mais cette distinction s’impose,
et mal en a pris aux magistes qui ont cru pouvoir biaiser en face
de la difficulté, trouvant plus commode en effet de broder dans les
teintes neutres leur canevas scientifique, sans avoir à débrouiller
de prime abord un si délicat et si voyant écheveau. D’autres ont
jugé moins compromettant de trancher ce nœud gordien par une
affirmation ou une négation gratuites : mais suivant qu’ils ont
décidé dans un sens ou dans l’autre, ils ont vainement alarmé les
simples, ou émis, au gré des savants, une allégation sans portée.

Cet insidieux point d’interrogation qui se dresse au seuil des
sciences naturelles et même mathématiques, comme au seuil de
la philosophie et de l’histoire, le voici nettement posé : Le Surna­
turel existe-t-il ? — Sous la réserve de la distinction qui va suivre,
notre réponse sera catégorique : Non, le Surnaturel n’est point,

Qu’on nous puisse objecter comme indéniables, et même
expérimentalement constatés, des faits auxquels le langage cou­
rant accolle l’épithète de surnaturels, c’est ce qui ne saurait sou­
lever le moindre doute. Le tout est de s’entendre sur les mots.
Lorsqu’un vocable comporte ou semble comporter plusieurs sens
disparates, ne convient-il pas d’adopter celui qui se réclame
logiquement de l’étymologie radicale, — sans préjudice des signi­
fications figurées, qui en dérivent par une sorte de filiation légi­
time, et suivant les lois invariables de l’analogie? (Principe géné­
rateur de toute comparaison comme de toute synthèse, l’analogie
engendre en effet des séries successives de significations ration­
nelles, et qui sont aux sens purement radicaux, ce que sont les fils
d’adoption aux enfants nés dans le mariage.) Revenons au mot
surnaturel, qu’on entend communément au propre, et non pas au
figuré. — Pressons-le ; d’où dérive-t-il ? — Sans conteste du mot
Nature. — Qu’est-ce que la Nature ? — Au point de vue restreint
qui nous occupe, la Nature peut être définie Ce qui existe, comme
Dieu Celui qui est (1). Or donc, il serait aussi absurde d’affirmer

(1) M. de Guaita, suivant la tradition de la cabale judéo-chrétienne, ne peut
s’empêcher, dans tout son article, d'anthropomorphiser « Dieu ». CetInnomable
à qui les boudhistes n’oseraient même donner le nom de Dieu, car il y a un
grand nombre de Dieux est, pour lui, dans cette phrase, du sexe masculin, et,
chose curieuse, la Nature, elle, est neutre. Il est probable que l’écrivain ne peut
se débarrasser des lourds plis de notre langue catholique française éminemment
anti-philosophique. Dans notre prochain numéro, notre frère Amaravella ex­
posera ces hautes questions (F. K. G.).



1888] FRAGMENT D'UN LIVRE EN PRÉPARATION 323

l’existence d’une chose ou d’un phénomène au-dessus de la nature
qu’il serait chimérique de concevoir un Être ou une Puissance au-
dessus de Dieu. Si Naturel veut dire qui est (I), Surnaturel signifie
donc : qui est au-dessus de l’Être, ce qui revient à dire : qui n'est
point. — L’on sortira difficilement de là. Le vocable Surnaturel
nous semble aussi bouffon que serait celui d'ITy per divin.

Quant à nier les Essences spirituelles, et même la possibilité de
rapports entre elles et les âmes humaines descendues dans la
déchéance de la chair ; quant à contester la Claire-vue, la Bilo-
cation, les Apports, la Communication de pensée, Y Envoûtement
û distance et tant d’autres phénomènes psycho-fluidiques ou mysté­
rieux à des titres divers, loin de nous cette prétention. Ce sont là
des faits, et nous les appellerons Prodiges, Miracles même si l’on
veut.

Il nous suffit d’avoir protesté contre l’interprétation irration­
nelle et agnostique des exégètes qui veulent voir, dans tout phéno­
mène de cet ordre, une infraction aux lois de la nature, une inter­
ruption arbitraire dans l’éternelle filiation des Causes et des Effets,
— en un mot, la volonté actuelle de Dieu ou de ses anges se sub­
stituant aux causes naturelles, pour produire sur la matière une
action immédiate, directe.

Voilà l’hypothèse absurde par excellence, et qui fait pendant
(si j’ose dire), dans l’ordre des idées, au mot non moins absurde
analysé plus haut.

La Providence agit sur le monde physique en suivant la chaîne
d’or des intermédiaires naturels, tour à tour déterminés et déter­
minants; mais jamais elle ne renverse, ou même no contrarie dans
leur mécanisme les grandes lois primordialement établies, comme
des témoins à jamais incorruptibles de l'éternelle Sagesse. Que si
Dieu pouvait troubler l’harmonie de ces immuables lois, il en ferait
de faux témoins, et s’infligeant à lui-même un démenti solennel,
il sèmerait la confusion, non point seulement dans l’univers sen­
sible, mais encore et surtout dans les mondes moral et intelli­
gible. L’inaccessible sphère des principes en serait elle-même
ébranlée.

Un figuier qui soudain produirait des noix ne serait plus un
figuier : de même un Principe, coërciblé au point d’engendrer,
sous la pression d’une Puissance quelconque, des résultats con­
traires à ceux qu’il fournissait dans sa libre expansion, ne serait
plus un Principe. — Je vais plus loin. L’ensemble des lois abso­
lues est comme un prodigieux engrenage, rigoureusement un

(1) Au sens de : qui existe.



324 LE LOTUS [mars

dans sa raison d’être; un mécanisme ou chaque pièce commande
toutes les autres, et reçoit en retour, par une sorte d’action collec­
tive et réciproque, les vertus de l’Unité-principe. Cette réversibi­
lité des plus diverses fonctions s’observe dans tous les systèmes
cohésifs, c’est-à-dire réductibles à une rigoureuse synthèse.

Je l’ai dit : l’idée d'un Principe susceptible de variations est une
idée radicalement fausse, en ce qu’elle implique, dans les termes
mêmes où elle se formule, une évidente contradiction ; mais en
admettant pour un peu cette variation possible, telle est la solida­
rité des premiers Principes, que la moindre altération de l'un d’eux
aurait son contre-coup dans l’univers intelligible tout entier ; de
là le Chaos, se propageant tout au long de la chaîne de Causalité,
romprait à tout jamais l’équilibre du Ciel et de la Terre : ce serait
la Fin du Monde, telle que, vers l’an mil, les populations terrifiées

i se la figuraient imminente.
La cause profonde en est dans la nature de Dieu lui-même, qui,

étant l’Absolu-Raison, ne se conçoit susceptible ni d’un remords,
ni d’une erreur, ni d’une hésitation, ni d’une variation quelconque
dans ses volontés. Les lois préfixes sont l’œuvre de sa Sagesse :
en violant une de celles qu'il a fondées dans le Principe (Be-ræ-
shith r"VCX'T":i) il se nierait lui-même, car il manifesterait la
mutation de l’immuable, l'imprévoyance de l’Omniscient, les hési­
tations de la suprême Pensée, les tergiversations du Verbe
Absolu.

Nul ne s’est mépris sans doute sur la valeur des quelques Prin­
cipes énoncés au cours des pages qui précèdent ; leur portée est
incalculable, elle embrasse et domine tout cet ouvrage. Il conve­
nait de les inscrire en tête de notre deuxième livre, au point précis
où s’ouvre l’enseignement dogmatique de Haute Doctrine, après
l’exposé pur et simple des faits qui intéressent notre sujet. Bien
plus, au risque de prolonger très fort une dissertation qui (si
tant est qu’elle paraisse étrangère à l’objet de ce chapitre), n’est
pourtant un hors-d’œuvre qu’en apparence, il semble utile de cou­
rir d’ores et déjà au-devant des objections probables.

A ces deux axiomes : « Le Surnaturel n’est point. » — « ÏÊtre
Absolu n’est susceptible ni d’hésitation ni de remords, > — on
opposera le récit du Déluge, d’une part; et de l’autre, ce verset
fameux de la Vulgate où il est dit que le Seigneur se repentit
d’avoir créé l’homme ici-bas. Puissions-nous, sans être taxés de
suffisance, affirmer ici que rien n’est plus facile au monde que de



1888j FRAGMENT d’üN LIVRE EN PRÉPARATION 325

réduire à néant ces spécieuses difficultés. Que le lecteur soit
arbitre.

1° Le Déluge, comme tous les cataclysmes généraux ou partiels,
est un effet rigoureusement logique des Causes naturelles ; il ne
s’est réalisé en acte qu’en suivant toute la filière hiérarchique des
Forces mues et motrices.

Le Verbe de Dieu, pour s’accomplir, influe sur les Lois premières
sans les altérer dans leur essence :

Soit donnée une roue entée sur un axe mobile : cette roue tourne
à dextre. Si je la fais tourner à sénestre, j’aurai modifié son mou­
vement, sans altérer en rien sa nature intime, qui est de tourner.
Sa fonction n’est nullement corrompue, pour inversée qu’elle
soit.

Je ne me dissimule point l’imperfection et même le ridicule de
rapprochements pareils : du Sensible à l’intelligible, comme du
sous-multiple à l’Unité, toute comparaison est inévitablement
défectueuse ; et pourtant les analogies du Contingent sont seules
aptes à faire assentir les choses de l’Absolu. — Résignons-nous
donc à l’insuffisance de notre rapprochement, et le reprenons.

En fabriquant cette roue muable dans les deux sens, je m’étais
réservé d’en diriger à mon caprice la rotation de droite à gauche
ou de gauche à droite. — Ainsi, (pour user d’un langage exolé-
rique jusqu'il lu trivialité), Dieu s’était réservé de dilater à son
gré, ou de condenser les eaux. — Comment?...

Nous touchons à l’un des arcanes de l’initiation mosaïque, et
ceux-là seuls en auront l’intelligence pleine et entière, qui savent
ce qu’il faut entendre par le fameux Roûach Ælohîm (□■mx n^n)
qui, dans le Principe, se mouvait en puissance cle fécon­
dité (remn) sur la face des doubles-eaux, (a-on ^9 Hy).

Par son essence, ce Roûach Ælohîm se rattache au Roûach
Hakkadôsh, (uTnpn ri-n) Y Esprit Saint, dont il est la manifesta­
tion première. En substance, il constitue ce formidable agent que
les Hindous nomment Akasa (le fluide pur) lorsqu’une force intelli­
gente le dirige ; mais qui, abandonné à la fatalité de son propre
mouvement, devient Nahash (u'm), le Serpent de la Genèse, ou,
pour parler sans figure, la Lumière astrale. — Dans l’un et l’autre
cas, il a été appelé Y Ame du Monde, ainsi que nous l’expliquerons
vers la fin de ce chapitre. Il est le suprême facteur de l'équilibre
matériel (Æmesh, WK) et le glaive de la Justice ou de l’équi­
libre moral (Hocq pn). Comme principe de l’éternelle fécondité,
Moïse le fait couler à la région d’Héden sous le nom de Phishôn
('jVù-2), le fleuve producteur de la création élémentaire ou phy­
sique (ouœiç) ; comme puissance générale d’individuation vitale, ce 



L‘26 LE LOTUS [MARS

théocrate le désigne sous l’emblème de la colombe deNoé, Jônah
(1)). — Voilà ce que nous pouvons dire.

Mais le détail de ces spécifications nous entraînerait trop loin.
Le problème du Déluge doit seul nous occuper pour l’heure ;
tenons-nous en, quant au reste, à des généralités.

Dans le Seuil du Mystère (2), nous avons éclairci, d’après la
tradition constante des Maîtres de la Sagesse, la triple nature de
l’universel fluide, selon qu’il est considéré dans son mouvement
d’expansion, Aôd (tin), dans son mouvement de restriction, Aôb
(3ÎN), ou dans le cycle intégral de son double mouvement (3) ascen­
dant et descendant, Aôr (tin)- — Si nous observons à cette heure
que les eaux ont toujours passé, dans les sanctuaires du vieux
monde, pour le symbole et presque l’adaptation matérielle du
Principe passif et restrictif, nous ne serons pas surpris d’apprendre
que les Eaux, dans leur état normal, sont comprimées, condensées
et comme enchaînées (4) par une force victorieusement compres­
sive, astringente et liante. Ce nœud statique venant à se
dissoudre, il s’ensuit que les eaux obéissent à l’Agent universel de
fécondité et d’expansion qui dynamise et distend toutes choses,
selon la multiplication quaterne propre au monde élémentaire. —
Ce dernier agent était bien connu des anciens sages, qui lui avaient
assigné pour emblème la pierre cubique, qu’on retrouve à la qua­
trième clef du Tarot, et sur laquelle est assis l’Empereur Mysté­
rieux, le Rhawôn de Thôth et le Mbloch (“po) des Phéniciens,
dont les Hébreux, par une simple mutation des voyelles latentes,
ont fait le mot Melech, qui veut dire Roi.

Au retrait de l’agent passif 5) qui neutralisait la force active
ou d’expansion, l’eau se dilate donc avec une extrême violence :
c’est ce que Fabre d’Olivet traduit par la Grande Intumescence (6)

(1) Voir Fabre d'Olivet. Langue hébraïque restituée, tome II, p. 230.
(2) 1 vol. grand in-8, Paris, Carré, 1886.
(3) Ici fauteur a représenté un caducée que l'imprimeur n’a pas reproduit,

n’ayant pas ce signe typographique. (N. de la D.)
(4) Se rappeller la chaîne symbolique que Xerxès (dit la légende tradition­

nelle), fit jeter dans l’archipel indien, pour enchaîner la tempête... Voir le Cro­
codile, poëme épico-magique, par un amateur de choses cachées (Claude de
Saint-Martin). Paris, an VIII de la République,! vol. in-8.

(5) Notons bien que cet agent n’est nullement passif dans son essence, mais
relativement à la Force dont il contient V activité dilatante. Il n’est passif
que commme Force de résistance, à l’instar d’une digue où viennent se briser
les flots de la mer.

(6) L’adepte Saint-Martin a écrit d’étonnantes pages sur le déluge. Il n'a
garde de soutenir qu’une pluie tomba, assez abondante pour inonder toute la
terre ; version ridicule, et contre laquelle proteste énergiquement le texte même
du Sépher.

« Le mot hébreu quoique signifiant cataractes suivant la lettre, n’est-



1888] FRAGMENT D’üN LIVRE EN PRÉPARATION 327
(b'QDrrnN) : c’est ce que Moïse lui-même veut faire entendre
plus au clair, quand il dit : — « Et furent ouvertes toutes les
« sources de l'abîme potentiel » (1).

( : ninn wp:ui )
Ainsi le Déluge s’opère par un phénomène d’ordre physique et

naturel — le retrait d’une force constrictive du Cosmos et cause
permanente de l’affaissement des eaux : entravée à point nommé
dans sa fonction condensatrice, cette Force abandonne les masses
liquides à la merci d’une Force opposée, indéfiniment multiplica-
trice et dilatante.

Ce retrait décisif, qui en reste le provocateur immédiat ? — Là
encore, Dieu n’agit que par l’intermédiaire des Lois préétablies.
Ainsi que Fabre d’Olivet le laisse entendre à merveille, ce n’est
point le Verbe de la Divine Volonté qui spontanément délie « les
sources de l’abime > : lod-hévê cède à l’effort de 1’4dam terrestre
qui se débattait contre Lui ; il le laisse choir, ayant retiré sa
main : voilà tout. Le Règne hominal luttait à outrance pour se
rendre indépendant de son Principe Céleste (2) ; le Créateur cède

« il pas un dérivé du verbe 22*1 ou “2*1, qui veut dire : Il a été multiplié?
« Alors le texte présente l’idée d'une action plus étendue dans l’agent qui
« produit l’eau, et nullement celle d’un simple écoulement d’une eau auparavant
« existante. »

Saint-Martin, Tableau Naturel, Edimbourg (Lyon), 1782. — 2 vol. in-8 ; page 82
du tome II.

Dans ce même ouvrage, Saint-Martin expose encore comme quoi le déluge
est la conséquence» naturelle et fatale de la corruption des hommes, et non
point une punition divine au sens coutumier du mot. Il laisse également
entendre pourquoi le cataclysme évoqué par la dépravation de l’rXdam terrestre,
a choisi VEau comme instrument dévastateur.

Lire attentivement le Tableau Naturel et le Nouvel Homme.
(1) Langue hébraïque restituée; page 105, tome II.
(2) En affirmant que Phiérogramme d’Adam recèle les plus profonds arcanes

de l’Univers-vivant, nous n’étonnerons pas ceux qui ont fait du Sepher Beræ-
shith une étude sérieuse. En confrontant l’admirable traduction de Fabre d’Oli­
vet et les révélations pantaculaires du Livre de Thoth, il n’est pas impossible
de faire jaillir la suprême étincelle du vrai. Voici quelques données qui aide­
ront à y parvenir.

Adam DIX s’écrit en hébreu : Alepli, Daleth, Mem.
N (lr‘ clef du tarot. Le Bateleur). Dieu et l’homme; le principe et la fin;

l’Unité équilibrante.
*T (4* clef du tarot). La Puissance et le Règne. Le quaternaire verbal. La mul­

tiplication du cube.
□ (13° clef. La Mort). Destruction et restauration. Nuit et jour moraux et

physiques ; l’éternité de l’Éphémère. La passivité féminine, à la fois gouffre
du passé, et matrice de l’avenir.

Analyse ternaire du Principe insondable que lod manifeste en son inacces­
sible et synthétique unité, Adam est, au fond, très analogue à l’hiérogramme
Aum, si fameux dans les sanctuaires de l’Inde.

En □“N, Aleph correspond au Père, source de la Trinité; Daleth, au Fils
(que la Kabbale nomme aussi le Roi) ; et Mem au Saint Esprit, dont le corps 



AM

BA
H

b;
b

i

328 LE LOTUS [mars

à regret, il s’éloigne alors qu’on voulait s’éloigner de sa face; il
affranchit qui tentait de s'affranchir. Toute négative, la condam­
nation qu’il prononce se réduit à un acquiescement tacite.

L’homme, abandonné au tourbillon de sa corruption croissante,
a fait, sans le savoir, un pacte avec la Mort : il appartient, dès
lors, à la fatalité du suicide. Il appelle le Cataclysme ; il 1 évoque
en une langue à lui-même inconnue... Malheureux ! il ignore que
le Cataclysme va venir. — Fabre d’Olivet est formel sur ce point:
« La véritable pensée de Moïse est que l’Etre des Etres ne détruit
« la terre qu’en l’abandonnant à la dégradation, à la corruption
«qui est son propre ouvrage : pensée déjà renfermée dans le
« renoncement dont il est question au verset 6 » (Ch. yi) (1).

2° C’est ce renoncement que j’ai précisément choisi, comme
deuxième exemple des objections qui pourraient m être faites. Ici
j’aurai recours encore à Fabre d Olivet, dont les explications doc­
trinales, souvent bien sommaires, ont pour elles d être toujours
d’une netteté et d’une'correction parfaites. Les notes qui criblent
sa traduction du texte hébreu de Moïse répugnent aux commen­
taires ésotériques proprement dits ; elles portent de préférence
éthéré, dévorateur et fécondateur à la fois des formes transitoires, fait fleurir
la Vie (intarissable et inaltérable en son essence), sur le fumier changeant du
Devenir.

J’ai dit qu’DTN est l’analyse cyclique du principe dont 1 est la Synthèse
inaccessible.

Un simple calcul de Kabbale numérique va confirmer mon affirmation :
Traduisons les lettres en chiffres (Méthode tarotique) :

Kl T 4 013
1+4 + 13 = 18.— En 18, 1 + 8 = 9

En Kabbale numérique absolue, le chiffre analytique d’Adam est donc 9. —
Or, nous obtenons 10 en ajoutant à 9 l’unité spécifique qui ramène le cycle à
son point de départ et clôt l’analyse dans la Synthèse — et 10 est le chiffre
correspondant à la lettre lod : ce qu’il fallait établir.

Le vocable hiérogrammatique D"iN représente donc l'évolution nonaire du
cycle émané de et qui se clôt en 10, en retournant à son point de dépari,
Principe et fin de tout, lod éternel, révélé dans sa forme d’expansion tertriune.

Allons plus loin.
Nous avons donc le droit (en notant d’ailleurs qu’Adam diffère de lod ou de

Wodh comme 1 ensemble des sous-multiples diffèrent de l’Unité), nous avons le
droit de dire, poursuivant nos analogies :

Si Adam est égal à /,
Adam-ah = 1-ah; et Adam-Evé = I-évê

Hé m représente la Vie Universelle, la Nature-Naturante ; »“P représente donc
uni à la Vie, et Hü îN, Adam uni à la Vie. — C’est, à deux degrés différents,

(en tenant toujours compte de la distinction notée plus haut) l’union de l'Ks-
prU et de 1.4me universels.

Enfin, en HW comme en mr»D“N, Vau figure la fécondité de cette union :
îL n Tn Symb01\Se (issue de la Nalure-natiirante engros-
see parle Principe mâle).
+s le“resJ*e nln’ symbolisent le quaternaire de Mereavah ; les six
lettres d Adam-Eve iThTCJTX, le sénaire de Berxshilh

(1) Langue hébraïque restituée, tome H, p. 19Q.



1888] FRAGMENT D’üN LIVRE EN PRÉPARATION 329
sur 1 analyse grammaticale et hiéroglyphique — recherches qu’un
vocabulaire radical, placé à la suite de soit admirable grammaire,
permet de pousser assez loin... Penseur et savant dont l’érudition
prodigieuse ne le cède qu’à une modestie et une conscience d’un
autre âge, Fabre d’Olivet a su pénétrer fort avant dans la crypte
des sanctuaires écroulés, jusqu’au tabernacle des plus mystérieux
arcanes. Peut être l’occasion nous sera-t-elle fournie de le consul­
ter plus d’une fois encore ; aussi avons-nous eu à cœur de le
saluer ici, comme une autorité de premier ordre.

Fermons cette parenthèse pour retourner à notre controverse.
La première objection supposée aurait eu pour but d’invalider

nos principes, en opposant à notre dénégation formelle un exemple
évident des grandes lois naturelles violées. Le Déluge, en effet,
tel qu’assez communément on se l’imagine, constituerait un cas
d’impossibilité physique: mais nous croyons avoir montré, d’une
sorte assez concluante, que dans la production de ce phénomène
anormal, rien n’autorise à voir une action directe de la Volonté
Divine sur l’Univers sensible, mais un effet nécessaire des causes
naturelles, agissant, il est vrai, sous l’impulsion de la Providence,
sans que les Lois premières en souffrent la moindre atteinte.

C’est à la conception d’un Dieu invariable dans ses desseins,
exempt de toutes passions, incapable de tout remords, que s’at­
taquerait la seconde objection prise pour exemple. Ici, comme
tout à l’heure, les apparences militent contre nous : et le texte
sacré, tel que le traduit saint Jérôme, légitimerait sans conteste
l’idée d’un Dieu grossièrement anthropomorphe. Mais il faut voir
quels mots hébraïques le fougueux père de l’Église rend par :
« Pœnituit eum quod hominem [ecisset in terra; Il (lod-hévê) se
repentit d’avoir créé l’homme sur la terre. *

Nette est cette traduction, mais le texte authentique de Moïse
ne l’est pas moins, et malheureusement il ne dit rien de tout cela :

yixi dwî nx nirp an:n
c’est-à-dire, mot à mot, selon le savant d’Olivet : — «Et il-'
« renonça-entièrement (il se reposa du soin), IHOAH, à-cause de-
« quoi il-avait-créé l'ipséilé d’Adam (l’homme universel) en la
« terre. (1) » Ou, en bon français : — < Et Ihôah renonça entière-
« ment au soin conservateur qu’il donnait à l'existence de ce
a même Adam, sur la terre. (2) »

L’analyse radicale du mot Inachem (en:’) prouve, en effet,
qu’il ne peut signifier se repentir qu’en un sens absolument
détourné, contre lequel protestent à l’envi le contexte de Moïse et
l’idée très haute et très philosophique des initiés de Mitzraïm et

(1) et (2) Langue hébraïque restituée, tome II, pp. 183 et 330.



330 LE LOTUS [MARS

d’Israël, touchant l’Être des Êtres': «Le verbe rM, généralisé
« par le signe collectif □, signifie proprement renoncer-entière-
« ment, cesser tout-à.-fait, se désister, déposer un soin, ajandon-
« ner une action, un sentiment... Dieu ne serepent pas, comme
« le dit saint Jérôme ; mais il renonce, il délaisse ; tout au plus, il
« s’irrite. » (1)

Si d’Olivet avait poursuivi l’interprétation raisonnée de la
Genèse au delà du dixième chapitre, on se demande quels accents
il eût trouvés pour flétrir les interprètes à coup sûr plus mystifica­
teurs que naïfs, qui, lors de l’incendie des cinq villes immondes (2),
métamorphosent à la lettre la femme de Lot en une statue de sel !
Il faut être bien généreux vraiment pour prêter à Moïse ces
géniales trouvailles ; mais alors qu’on jouit d une aussi féconde
imagination, se dérober de la sorte à la gloire de ses découvertes,
c’est pécher par excès de modestie.

Par une métaphore aussi hardie qu’expressive, nous disons
volontiers : pétrifié de stupeur, ou de crainte. Même, il nous
advient d’écrire, sans spécifier davantage : j’en restai pétrifié sur
place... ou même à la rigueur : cette pétrifiante nouvelle en fit
une statue. — Coutumières en français jusqu’à la banalité, de
pareilles figures seront-elles jamais prises au pied de la lettre? Nul
n’y songe. — Or, n’est-il point dans le génie de la langue hébraïque
d’écrire, par un trope rigoureusement analogue : Salifié de ter­
reur? ou quelque autre expression du même goût?

Ce rapprochement s’impose à tel point que, voulu ou non,
l’aveuglement des interprètes de Moïse reste incompréhensible...

Au demeurant, pourquoi ne pas semer l’absurde à pleines mains ?
Le miracle n’est-il pas là pour légitimer l’impossible au gré des
simples, et l’expliquer définitivement, en le proclamant à jamais
inexplicable? Mettons vite en avant ce Deus ex Machina qui
descend du ciel à point nommé, pour la pleine satisfaction des
esprits les plus difficiles à satisfaire!

Le Miracle ! au détour de toutes les pages d’Exégèse nous le

(1) Fabre d’Olivet, Langue, hébraïque restituée, tome II, p. 185-186.
Qu on lemarque bien. C'est « 1 Etre des êtres » que cette cosmogonie fait

s irriter. Etant donné ce bonhomme à barbe blanche, nous ne comprenons pas
que les commentateurs tiennent tant à faire savoir qu’zZ ne serepent pas. (F. K. G.)
iSnZir con!me Par?ut dans la Genèse, tout l’intérêt du récit réside dans
1 intelligence des significations symbolique et hiéroglyphique. — Ce n’est pour-
littérald'unemprSOnnSUffîSante P°Ur autoriser le traducteur à enluminer le sens
iicteiai a un merveilleux aussi grotesque !



1888] FRAGMENT D’üN LIVRE EN PRÉPARATION 331
retrouvons, invariablement revêtu de cette signification hybride
et agnostique, si révoltante pour le bon sens, et si contraire à
1 idée que les adeptes cl Egypte et de Chaldée s’étaient faite des
phénomènes mystérieux, théurgiques ou magiques.

Qu était-ce qu un prodige aux yeux de ces sages du monde
Antique ? (1) — Un effet naturel, dont la cause nous échappe ; un
phénomène imprévu, qui ne viole en apparence une loi bien véri­
fiée, que pour obéir aune autre loi moins connue, d’un ordre supé­
rieur et plus général.

Les sciences naturelles nous fournissent de ces exemples à
foison.

Lecteur ami, pour peu que tu sois chimiste à tes heures de loi­
sir, tu n’ignores pas le principe qui trouve au laboratoire une si
fréquente application ; je veux parler de la loi de double décom­
position des sels : Lorsque la base de l’un peut former avec l’acide
de l’autre une combinaison insoluble ou très peu soluble, il se pro­
duit, à l’instant même du contact (2), un échange réciproque.

Soient mélangées deux solutions filtrées, l’une d’acétate de
plomb, l’autre de chromate de potasse. L’échange est immé­
diat : abandonnant la potasse, l’acide chromique se combine avec
l’oxyde de plomb, pour former un chromate insoluble qui se préci­
pite instantanément, sous l’aspect d’une poudre jaune, — D’autre
part, l’acide acétique, saturant la potasse, engendre un sel hygros-
copique, et qui reste en dissolution dans la liqueur. Soit, selon le
système des équivalents (3) :

PbO, C4H1 2 3O3 4-KO, CrO3==PbO, CrO3 + KO, C4H3O3
Jusqu’ici, nulle difficulté. — Mêlons cette fois une solution d’io- 

(1) Nous employons indifféremment ici deux vocables qu’une nuance dis­
tingue ; Prodige et Miracle.

Le Prodige est laïque : Cagliostro faisait des prodiges.
Le Miracle affecte un caractère plus religieux et plus grave : Jésus-Christ

faisait des miracles.
Quant au mot Prestige, il s’applique de préférence aux tours de passe-passe,

aux trompe-l'œil de pure habileté. Cependant Prestige s’emploie aussi comme
synonyme de Prodige, mais toujours en mauvaise part.

(2) Il s’agit, bien entendu, de deux sels en dissolution dans l’eau : car ce n’est
qu’à la faveur d'un véhicule liquide, ou d’une trituration fort intime, que les
deux sels susceptibles de double décomposition peuvent se pénétrer moléculai-
rement, de sorte que l’échange soit complet et non partiel.

(3) La notation atomique ne nous étant point familière, nous avons recours à
celle des équivalents. Nous réduisons d'ailleurs les formules à leur plus simple
expression.



332 LE LOTUS [mars

dure de potassium à une autre de cyanure de mercure : l’iode,
formant avec le mercure un protoiodure presque insoluble, il s’en­
suit qu’aux termes de la loi ci-dessus énoncée, 1 échange se doit
faire aussitôt. — 11 n’en est rien : au lieu du précipité rouge-
écarlate que nous attendions, une cristallisation spontanée, inco­
lore, se forme sous nos yeux dans le liquide, et dépose lentement
au fond du vase ses paillettes nacrées et légères.

Une loi supérieure est intervenue : celle de la formation des
sels doubles ; loi d’une application moins fréquente, et dont 1 exa­
men, d’ailleurs hors de propos, nous entraînerait trop avant dans
des spéculations abstraites.

Bref, l’échange ne se fait point; les deux sels se combinent pour
n’en plus former qu’un seul : le cyanhydrargirate d’iodure de
potassium.

Kl HgC2Az == Kl, HgC2Az
Dans ce sel double, le cyanure de mercure joue le rôle d’acide

complexe, et l’iodure de potassium celui de base composée. Et il
faut une goutte d’un acide quelconque, — l’acide azotique par
exemple, — pour briser la cohésion chimique du sel double, et
refoule r (si l’on peut dire) les deux sels primitivement mélangés
dans la sphère d’action de la Loi de double échange :

Kl, HgC’Az 4- AzO5, HO = KO, AzO5 4- Hgl 4- HC2Az
Subitement oxydé, le potassium de l’iodure s’unit à l’acide azo­

tique, avec lequel il a le plus d’affinité : l’iode, libre dès lors,
attaque le mercure, pour former avec lui l’iodure écarlate qui se
précipite au fond de l’éprouvette. — Enfin l’odeur d’amandes
amères qui se développe est due à la production de l’acide prus-
sique, engendré par 1 union du cyanogène avec l’hydrogène con­
tenu dans l’eau d hydratation de l’acide azotique, laquelle eau a
déjà cédé son oxygène au potassium naissant, dont ledit acide
s’est emparé.

Cet exemple est significatif : pour qui ne connaîtrait pas la for­
mation des sels complexes, 1 expérience ci-dessus paraîtrait une
stupéfiante anomalie, une violation vraiment inexplicable de la loi
de double décomposition des sels.

Les prodiges sont tels : phénomènes d’exception, qui refusent
de se langer sous 1 empire dune loi donnée, bien connue des
savants , pour le motif assez simple qu’ils relèvent d’une loi
supérieure, ignorée ou méconnue desdits savants.

« Pas de loi sans exception... » Qui ne connaît ce proverbe, 



1888] FRAGMENT D’un LIVRE EN PRÉPARATION 333

paradoxal en théorie, très juste en pratique? L’intuition populaire
ne se trompe guère au fond : elle formule parfois sa pensée en
termes gauches et même inexacts ; mais cette pensée est souvent
profonde, et toujours elle est juste.

Toute importante découverte fait rentrer dans l’ordre des phé­
nomènes rationnels quelque. fait miraculeux au sentiment des
naïfs, et que la science officielle niait obstinément jusqu’alors,
faute de pouvoir l’expliquer.

« Il n'est pas de science occulte, dit admirablement M. de Saint-
« Yves ; il n'y a que des sciences occultées. »

Un autre exemple, qui relève à titre égal de la Chimie, de la
Physique et de l’Histoire naturelle, paraîtra plus frappant encore :
il s’agit d’un phénomène dont la science des Universités serait
fort inhabile à justifier la production.

C’est un fait tangible, patent, et que chacun peut vérifier sans
peine. Mais, pour en donner la raison, pouren démontrer le méca­
nisme, il faut de toute nécessité recourir aux lumières tradition­
nelles des maîtres de la Sagesse ésotérique.

Nous allons surprendre et saisir sur le vif la Force de Créa­
tion (1) : nous verrons la matière se produire de toutes pièces
sous nos yeux, au grand jour de l’examen scientifique ; et cela
dans des conditions de contrôle expérimental à confondre tout
contradicteur par l’évidence, et à paralyser toute velléité d’« er­
gotage » sur les lèvres du plus fougueux défenseur de l’axiome
fameux : « Rien ne se perd, rien ne se crée (2). »

— Parlez-vous sérieusement? Ce serait à n’en pas croire ses
yeux...

— Soit! libre à vous...

(1) Un bon prêtre à qui nous faisions cette démonstration, s écria dans les
transports d’une naïve allégresse : « Voilà ce qui s'appelle prendre le bon Dieu la
main dans le sac.» L’exclamation nous parait belle, dans sa trivialité, et digne
d’être conservée.

(2) Rien ne se perd, rien ne se crée... Cet axiome n est faux d ailleurs qu ap­
pliqué exclusivement à la matière. Ex nihilo nihil, disaient les anciens sages,
et ils avaient raison : le néant n’engendre pas. — C’est-à-dire que tout être
sort d’un principe réel, positif et non abstrait. Créer, c’est tirer d’un principe
occulte, comme nous l’expliquons plus loin; mais ce n est pas faire de rien. Ex
nihilo nihil.

La substance absolue engendre éternellement la matière transitoire. Celle-ci se
livre à d’innombrables métamorphoses jusqu au jour où elle rentre dans son
principe : la matière physique redevient substance hyperphysique.

En ce sens, qui n’est point celui de la science moderne, 1 axiome contesté se
soutient.



HSS .i .

B

334 LE LOTUS [mars

— D’ailleurs, c’est impossible!
— Ma réponse pourrait être celle d’un adepte contemporain,

dans des circonstances analogues : « Je ne soutiens pas que ce
soit possible; j’affirme que cela est. » A peu de frais, vous pouvez
vous en convaincre.

Un kilogramme de soufre en fleur, lavé avec soin ; quelques
litres d’eau distillée ; quelques grammes de semences de cresson
vous en fourniront l’irrésistible preuve : ces objets peu cabalis­
tiques vous pourront servir, au besoin, d’arguments péremptoires
pour réduire au silence les plus obstinés positivistes de b rance et
de Navarre. Songez-y bien cependant, cet honneur n’est point
sans péril : si loyalement que vous expérimentiez, ils vous traite­
ront d’escamoteur...

Étendez votre fleur de soufre (1) en une couche égale de moyenne
épaisseur ; semez-y vos graines, et les arrosez exclusivement
d’eau distillée : les semences ne tarderont guère à germer, les
tiges à grandir, et bientôt vous pourrez faire votre première cueil­
lette de cresson. Quand un certain nombre de récoltes succes­
sives vous aura fourni tiges et feuilles en abondance, incinérez
toute cette substance végétale : vous obtiendrez facilement ainsi
une quantité de sels fixes dépassant de beaucoup le poids des
graines semées. Quelle ne sera pas votre surprise, en soumettant
à l’analyse chimique cette cendre végétale, d’y trouver de la
potasse, de l’alumine, de la silice, de la chaux, des oxydes de fer
et de manganèse, combinés pour une part aux acides carbonique,
sulfurique et phosphorique, — et à l’état libre pour l’autre part!
Ainsi, pour passer sous silence les corps volatils ou décompo­
sâmes évaporés au cours de la calcination, vous y constaterez la
présence d’un assez grand nombre de corps simples, métaux et
métalloïdes, les mêmes exactement qui se retrouvent dans la
cendre du cresson normal (2) poussé en pleine terre et en pleine
eau, et dont les racines adhèrent au lit même d'une source ou d’un
ruisseau.

La présence de 1 oxygène et du carbone s’expliquent assez par
elles-mêmes : gorgées d eau distillée, les racines se sont assimilé
1 oxygène, les feuilles ont aspiré l’acide carbonique de l’air et
retenu le carbone. Quoi déplus simple?—Mais le silicium?... Le

l’n(^L ^Pé7rieiîCeJré1USSir?ifc aussibien si l’on remplaçait le soufre par de
nsoluhlP r ’ a PUr& °U Une aUtre subst:ince poreuse, inerte etinsoiuoie dans 1 eau.

ment ^VoirT1!-8 Sc!‘r.a,ler' Gree/rfaçonnai ont vérifié le fait, et le confir-
ChaUbard: ta 



[1888 FRAGMENT ü’UN LIVRE EN PRÉPARATION 335

soufre n’en contient pas plus que l’eau distillée. Serait-ce l’atmo­
sphère qui aurait servi de véhicule à ce métalloïde ? — C’est bien
improbable : l’air ne peut guère servir de véhicule qu’à des gaz, et
je ne sache pas que le silicium forme, avec d’autres corps simples,
des combinaisons gazeuses... Si cependant, il y a le fluorure de
silicium. Mais, outre que la nature n’est pas très riche en foyers
de réaction propres à lui donner naissance, c’est un gaz fort cor­
rosif, désorganisateur des tissus végétaux, et toute plante aspire­
rait la mort avec ses effluves. — L’on ne justifierait pas avec beau­
coup plus de succès la présence, dans l’air, des composés vola­
tils du soufre et du phosphore : toutefois, il n’y a point là d’im­
possibilité matérielle, a priori.

Mais ce qui est une hypothèse bien ingrate et dure à admettre
en ce qui concerne ces trois métalloïdes : soufre, phosphore, sili­
cium, devient une supposition radicalement absurde, pour expli­
quer la présence, dans les cendres de cresson, d’autres corps
simples, tels que le fer, le manganèse, le calcium et l’aluminium,
car ils n’entrent dans aucune combinaison gazeuse ou volatile à
la température ordinaire.

— D’accord, mais les graines en contiennent.
— Je le veux bien, et j’attendais l’objection. —• N’avons-nous

pas dit que le poids des cendres obtenues en calcinant les tiges et
les feuilles dépassait de beaucoup celui des graines semées dans
la fleur de soufre? — D’ailleurs, c’est cinq grammes de graines de
cresson, que vous aviez semé, n’est-ce pas? Eh bien, calcinez cinq
grammes des mêmes graines, et soumettez la cendre aux analyses
qualitative et quantitative : si vous y découvrez des traces des
mêmes corps simples, sera-ce en poids égal à celui des cléments
que nous offrent les résidus abondamment produits par l’inciné­
ration des tiges et des feuilles récoltées à diverses reprises sur les
mêmes pieds? — Non, n’est-ce point?...

Alors vous voici claquemurés dans ce dilemme : Ou ces métal­
loïdes et ces métaux se sont formés inexplicablement de toutes
pièces. —tranchons le mot : ont été créés sous vos yeux, — ce que
votre science déclare impossible a priori; ou bien, vous en êtes
réduit à admettre le phénomène taxé par vous de suprême absur­
dité, dans le magistère des alchimistes : la multiplication sub­
stantielle des corps soumis aux lois de la densité (1).

(1) Pour la multiplication de la Pierre philosophale, voir Raymond Lulle,
Flamel, et tous les alchimistes.

Henri Khunrath est aussi clair que formel sur ce point dans son Amphilliea-
trum Sapientiæ æternæ.



3.iG LE LOTUS [MARS
. . nn’nn se méprit sur les sentiments qui nou

Z.* »»»« -aii *—*<**
sensible. nmfpsse pour la science moderne unP

.”hP.uS :Pe. si.TIM.eE
admiration si s fois, si ses divulgations sans réti-
nous sembler) ]e Pcomble de la témérité confinant au
cr7meS(l)°elle n’en est pas moins pour nous l’incarnation contenu
poraFne d une des plus vénérables déesses du in'elh^le.
Elle est invulnérable et magnifique dans la spheie positive dont
elle s’est tracé les limites à elle-même: la nul obstacle n’a pu
l’émouvoir ; nulle Puissance n’a été capable d entraver son essor.
Deux infinis s’ouvraient devant elle ; ni les sombres profondeurs
de l'empire des étoiles, ni le mystère impénétrable et troublant dont
s’enveloppent les univers d’atomes organiques gravitant dans une
goutte d’eau, n’ont intimidé son zèle ; étoile par étoile, atome par
atomé, elle a entrepris cette double conquête. Chaque jour, elle
s’enorgueillit d’une victoire nouvelle, infatigable, elle lefoule
dans les deux sens, la frontière de l’inconnu.

Mais, répétons-le: pour tout ce qui ne rentre pas dans son
domaine strictement positif, elle se déclare incompétente. Les
faits seuls l’intéressent; elle les accumule sans discernement,
parfois sans distinction; fidèle à sa méthode analytique, elle
encombre des gerbes mêlées de sa moisson les greniers de la
mémoire humaine. Mais jamais elle n’atteint à la vraie Synthèse :
car, on n’y peut remonter qu’en pénétrant au-delà du sensible,
en allant plus loin que les faits.

Cet archange du monde contemporain n’a pas d’ailes. Colosse
invincible, comme Antée, quand ses pieds touchent à la terre,
adieu sa force prodigieuse, et son initiative sagace, et sa péné­
trante intelligence, pour peu qu’elle s’élève à quelques pieds du
sol. Sur ce champ de bataille, l’adversaire la sait vaincue
d avance : en vain se débat-elle, défaillante, presque inanimée,
dans une lutte inégale, faute d’avoir pu retremper son énergie au
sein maternel de Démèter. — Sœur d’Antée, enfant de la terre
comme lui, la science moderne attend son rédempteur, le second
père de qui elle doit naître à nouveau, enfant du ciel.

En matière d investigations positives, elle n’a pas son égale :

u?L?Uak-d 11 ne S aS\t que de théories métaphysiques, nous admettons toutes
nrodihur^n8 î IP1aisdcslorsi<lux11 est question de livrer la préparation de
dTz-î? 1 r •S’ C°mmC a ou flodurc
vo“ïà tout “ P » est à notre gré une dangereuse bavarde, et . 

si.TIM.eE


1888] FRAGMENT D'UN LIVRE EN PRÉPARATION 337

autant la dire infaillible. Mais onia voit soudain frappée d’impuis­
sance-, lorsqu un problème d ordre intelligible se pose devant elle;
parfois même, comme nous venons de le voir, acculée à un de ces
problèmes mixtes (tels que la genèse de la matière, dans certains
cas anormaux de croissance organique, chez l’animal ou chez la
plante), elle se tait ou balbutie.

Mais où trouver une justification plausible de notre phénomène
de prodigieuse végétation, si l’Académie des Sciences nous laisse
en vain frapper à sa porte ?

Peut-être serons nous plus heureux, en abordant, au seuil de
leur humble retraite, ce rabbin décrié qu’on dit versé dans la
sorcellerie, ou ce vieux chanoine sauvage et sédentaire qui passe
pour un maniaque renforcé. Un même souci cloître l’Israélite et
le Chrétien dans une solitude laborieuse ; une même réprobation
les enveloppe dans un injurieux abandon. On tremble devant l’un,
et l’autre fait pitié. Les gens du peuple les évitent tous deux:
mais l’un et l’autre s’en consolent : à vivre en un monde meilleur,
ils ont perdu la souvenance des amertumes de celui-ci. Persécutés
de leurs pairs et de leurs supérieurs hiérarchiques, ils ont tu
jusqu’au cri de la conscience opprimée, désappris jusqu’à la pro­
testation du dédain

Que nous interrogions le Sémite ou le Chrétien, la doctrine
s’affirmera la même, en un langage presque identique. Et ce sera
l’Esotérisme vivant de l'antique tradition judéo-chrétienne qui-par
leur bouche nous répondra :

« Oui, la croissance du végétal, dans les conditions d’isolement
que vous dites, est un fait mystérieux pour la science positiviste,
une réalité inexplicable à jamais pour les philosophes qui sou­
tiennent l’éternité de la matière : car nous sommes en présence
d’un transfer tde puissance en acte ; en un mot, il y a eu créa­
tion. »

Chanoine ou rabbin, ainsi répondrait le vieux Kabbaliste, qui
ne manquerait pas d’invoquer, à l’appui de sa décision, la Doctrine
Secrète transmise jusqu’à nos jours d’adepte en adepte, et par
voie strictement orale. Or, ce qu’il exposerait de vive voix, en
termes généraux et sous la garantie du secret juré, le lecteur va
le.trouver ici-même, sans réticence et par écrit.



338 LE LOTUS tMARS

, , ■ to n’ai o-arde d’attribuer à ce mot le sens
• Jr Pa i cW aux théologiens d’un autre âge. Avec les initiés

THïnlû nihil le Néant n’engendre pas.nimninup^ . . hP Cosmogonie, exprime hierogly-
Moïse, au premier verset de sa uosn1^ l ’ T\^^In-nrir-

nhiauement le vrai sens du mot creer .
’ ’ Dm»-*»™,,,... . Le moi <=, |Bn cr»v.l|, ouvert
Xde des <M> de Salomon, manifeste le sens dso énquesmvanl:
« Paternité Ca), du-mouvement-actif-produclew (p) de-l Existence
potentielle-ii-la-millième-puissance (n) » C’est-a-dire : « I réduction
du mouvement extériorisateur, qui fait passer du Principe absolu
à l’essence radicale, susceptible à son tour de multiplication divi-
sionnelle, dans la genèse des individus. »

Tous les êtres se créent donc par série d extériorisations
successives : .

1. L’irradiation féconde du verbe les détermine en Principes-, et
c’est la première étape.

2. Du Principe, ils passent à V Essence ou Puissance d'être
générique : seconde étape.

3. C’est à ce degré de réalisation, c’est parvenus à cette moda­
lité flottante entre la Principiation et l’Existence, que l’être s’indi­
vidualise en centres d'activité potentielle. C’est la Puissance d’être
germinale : troisième étape.

Pour compléter ces données occultes si délicates à saisir, il
nous reste à indiquer le rôle de la Vie, dans cette filiation d’êtres
virtuels. Reprenons.

Ainsi, dans l’expansion du Verbe créateur, la Vie, (qui lui est
indissolublement unie), ne se conçoit cpi'Universelle, et, si j’ose
dire, sans destination particulière.

Mais, à cette (in d animer et d’évertuer les Principes des êtres,
la Vie s’impose une première particularisation. Elle épouse ces
piincipes ou types absolus, et de leur union, sont engendrées les
Essences.

Puis pour vivifier à leur tour les
(ou puissances d’Ètre génériques),
ticularisation.

Etres déterminés en Essences
la vie subit une deuxième par-

ci2±S0US^U1TS généric?ues de la Vie (ou Essences), se spé-
d’activité T ger,mes individuels, deviennent les centres

En *"* <"**« partentataita.
En chacun de ces centres, se manifeste alors un Moi nlus ou

cïent ; ce “VeÏTJfent Perfectib!e> ^ais non encore cons-
son âme de vie partieuhère^ indmduelle de cha(iue Serme :



1888] FRAGMENT ü’UN LIVRE EN PRÉPARATION 339

Là est la Genèse animique et biologique, la Genèse d'ordre in­
telligible. Est-il besoin de noter que la Genèse d'ordre sensible en
est distincte, et affecte, si l’on peut dire, une direction tout
inverse ? — Le germe est le point de rencontre des deux lignes
(verticale-active et horizontale-passive) ; c’est le nœud d’union de
la Matière et de la Vie, du monde élémentaire et du monde hyper-
physique ; c’est la cellule organique où s'emprisonne l’âme vitale :
c’est, en un mot, l’atome inerte qui tressaille et s’anime, micros­
copique sanctuaire ; tabernacle d’amour où se célèbre et s’accom­
plit, des milliards de fois par seconde, le mariage vivifîcateur du
Ciel et de la Terre !

Si nous examinons le germe (1) dans les phénomènes de sa pro­
duction et de sa croissance, il est clair que nous le supposons
placé dans des conditions de développement possible, et même
favorable : car l’âme vitale où dort l’Esprit latent s’incarne dans
le corps le mieux disposé pour la recevoir : et si, primordialement,
lorsqu’il n’existait point encore de matière organisée, les âmes de
vie ont dû nécessairement féconder la matière inerte, pour créer
la cellule, il n’en saurait plus être ainsi de nos jours, où ces
énergies individuelles infléchissent de préférence leur mouvement
germinal à des cellules organiques, appartenant à un être de race
identique à la leur (2). — C’est la loi de filiation, chez les animaux
comme chez les plantes : nous en négligeons à dessein l’exposition
raisonnée, qui nous détournerait du sujet principal, pour nous
entraîner hors du cadre de ce chapitre.

Or donc, étant données ces conditions de formation possible,
— dans un végétal par exemple,— dès que l’âme a individualisé
l’atome qu’elle anime et féconde, elle obéit à son instinct de con­
servation, et groupant autour de la molécule centrale d’autres
atomes, dont l’aggrégation forme une sorte de chrysalide protec­
trice : en cet état, le germe cuirassé constitue la graine, qui tend
à se détacher de la plante-mère. — Vient le jour où, mûre pour
une existence individuelle, elle rompt le dernier lien qui la ratta­
chait à la tige maternelle, et la faisait participer encore, dans une
mesure moindre de jour en jour, à la vie collective.

(Je passe, en tout ceci, les détails techniques et topiques ; j’omets
la description des phases de la croissance — variables d espèce à
espèce — pour n’esquisser que le schéma essentiel de la formation.
La première botanique venue suppléera copieusement à ce que ces

(1) Végétal ou animal.
(2) N’oublions pas que ces âmes de vie sont spécialisées, et appartiennent

nécessairement à une race déterminée.



i ■ î OTïIS [mars340 le loius

p.g#s, trop

SÜKfi - s“™; - Le l“t“r •*amateuis u une j r nP s’agit de rien ici, sinon de
Biologie Âculte, accidentellement tangentes

à l’objet de ce livre.)

En somme, que penser de cette force inconnue, qui, après avoir
élu domicile dans une cellule organique, attire, groupe et assimile a
soi les atomes avoisinants, pour s’en faire un corps de défense Car
— chose bien digne de notre attention ! — ce n est pas la plante
fécondée qui concentre sa vitalité sur un point, afin de foi mer la
semence qui doit perpétuer sa race : c’est le germe animique de la
future graine (énergie potentielle déposée, j’en conviens, dans un
terrain organique approprié pour la recevoir) (1) ; c’est ce germe —
aimant mystérieux et invisible— qui centralise à son profit les élé­
ments dont il a besoin, qui les distingue, les sélecte, se les appro­
prie, pour se constituer lui-même en semence parfaite.

Pareillement, c’est le fœtus qui attire à soi, et non la mère qui
fait affluer vers le fœtus, (2) les matériaux organoplastiques requis
pour la formation de son corps de défense.

Il en est de même encore des kystes, cancers et autres excrois­
sances de nature analogue : c’est d’eux-mêmes qu’ils se forment ;
leur développement matériel est actif, nullement passif.

Germes végétaux ou animaux : la (jraine, le fœtus et le polype
en voie de formation se façonnent eux-mêmes, selon le vouloir
instinctif inné en eux, puissance efficiente et qui tend à se réaliser
en acte — sauf à emprunter autour d’elle tous les matériaux indis­
pensables à cette réalisation.

L’âme de vie collective, universellement distribuée aux trois
régnés de la nature (3), est nommée par Moïse Nephesch ha-Haïah.

L1? P°Uf préc‘ser’ dans Vovaire dont le pollen a fécondé les ovules

?assh4)%PyXhq““^
sensible. ' ° complementaires : l’intellectuelle et la

(2) J’entends ici par fœtus la volonté obtuse et instinctive i e
J ai entendu par germe la force instinct; , instlQcfclve de ce fœtus, commequi anime le germeZ Tout ce l’étincelle de vie spécifiée
nùnologie costumière aux Lturanste^Tt^^S.’’ fOrt ignorant de la ter-
de me susciter mainte querelle de moU. SeUS tFeS bien qu Ü leur serait facile
cristallisation es^un phénfmènTaL^? et même une àmc latente; la

i omcne auSSI fatalement instinctif que la croissance



I888j FRAGMENT D’UN LIVRE EN PRÉPARATION 341

rvnn œs: (1), en tant qu’on la considère dans son essence homo­
gène ; et lônah "-i\ en tant que Souffle biologique apte à se spé­
cifier d’abord, puis à s’individualiser en d’innombrables sous-
multiples, pour former ces Potentialités d'assimilation et d'auto-
création, qui sont l’étincelle vivante et le vouloir instinctif de
toutes les créatures en voie de développement organique.

Mais sur quel modèle, sur quel patron, cette étincelle vitale et
vivifiante façonnera-t’elle un corps qui lui soit approprié ? Ceci,
(comme nous l’avons vu) dépend du Principe (Puissance virtuelle
d’ordre supérieur), qui, spécifiant la Vie dans chaque cas, l’a dé­
terminée en une Essence vivante particulière, ou Puissance d'être
générique.

Ces Principes sont les types immortels et préfixes de chaque
espèce végétale ou animale. — Ce sont eux (nous le savons déjà),
qui particularisent et façonnent la Force universelle de vivifica­
tion, lônah. De l’Union première du Principe radical et d’Iôna/t,
naît donc l’incorruptible Essence de chaque espèce. Enfin cette
Essence, puissance d’être collective, engendre la multiplicité
des individus virtuels instinctifs, auxquels il sera donné d'élire
et de rassembler autour de soi, comme nous l’avons indiqué ci-
dessus, tous les éléments dont ils ont besoin pour se réaliser en
acte dans-le monde physique.

A ces Types radicaux, à ces Principes spécificateurs des races,
les anciens Kabbalistes (2) attribuaient le non (l'imagines, vocable
dont l’interprétation s’altéra depuis. — Quoique le vulgaire pense

des plantes. Nous n’avons gardé le silence sur la vie minérale qu’en raison de
l’étendue déjà exceptionnelle de ce chapitre. La Biologie minérale eût nécessité
des commentaires ésotériques très développés ; nous avons dû garder le silence
sur cet important problème, que nous aurons sans doute l’occasion de résoudre
ailleurs.

Un mot seulement à ce sujet : nous disons que les Énergies potentielles autour
de qui se groupent les atomes nécessaires à la formation des corps, existent
également chez les êtres des trois règnes; notons néanmoins que dans les
règnes minéral et végétal, ces énergies ne sont pas libres, ni vraiment volon­
taires, mais bien soumises à la toute-puissance du Destin ; tandis que, dans le
règne animal, la volonté se manifeste déjà (quoique bien faiblement’.) dans un
sens qui n’est pas toujours celui du Destin. — Enfin le règne liominal (qui vaut
d être classé à part) n’est plus que partiellement soumis à la fatalité du Destin.
Les Énergies potentielles du genre humain sont libres dans une notable pro­
portion; elles jouissent d’une Volonté réelle et se constituent une enveloppe ma­
térielle à leur image individuelle ; le Destin ne les lie qu’en les assujettissant
aux formes générales de la race.

La Providence elle-même peut avoir une influence sur le développement du
fœtus humain, et cela est un grand mystère.

(1) Les Kabbalistes donnent aussi ce nom de Nepliescli à la vitalité indi­
viduelle, par opposition à Roùach iTH l’àme — et à Neslutmah nD'ùO, l’esprit.

(2) Suivant les Kabbalistes modernes, le type (ou Imago), descendant du ciel
au moment de la conception, est empreint du caractère individuel.; il sert en



342 LE LOTUS
d. «. tatasdes espèce -XT.Ï nXS'î—
intelligibles sur quoi se déterminen
P1R4sumons-nous : le Tw> «U Wtata - force •»«’— !^':
el ionde laVie universelle hyperphysique eu lonah - uree
nLsi" 2 Les Essences, ta résultat de ces hymen engendrent
’îeur tonr des germes spénihés, «'est-à-dire des tartans déter-
minés en puissance d’être. i-

Telle est, en quelques mots, la Genèse vitale des Germes, bien
distincte, encore un coup, de la Genèse apparente ou materielle
des Semences. Il faut de toute nécessité, si l’on veut éviter les
plus regrettables confusions et les malentendus les plus burlesques,
avoir toujours présente à l’esprit la distinction fondamentale entre
les Principes d'ordre intelligible et les Origines d ordre sensible.
Ce sont deux sources inverses et complémentaires de 1 existence
mixte : l’une est vérifiable expérimentalement, dans les faits ma­
tériels et je n’en ai pas dit un mot ; l’autre n’est connue que par
les inductions de la Science ésotérique, et j’en ai parlé.

Pour clore ce long et abstrait exposé de principes, qui nous
ramènera naturellement à notre point de départ —je veux dire à
l’explication du phénomène observé par les savants Schrader,
Greff et Braconnot, — un mot nous reste à dire, des plantes en
général.’

Nous avons précisé comment le germe, — énergie individuelle
en puissance d’être — a déjà accompli un premier travail d’auto­
création, pour se déterminer en graine et se détacher à ce titre de
la plante-mère : Etape initiale de son développement matériel. On
doit y voir une adaptation élémentaire, et, pour ainsi dire, l’incar-

Ce Jechidah dos modernes Kabbalistes correspond à F£w ou Anima bruta

Le sens n'est donc pas positivement altéré.
hindou n’est pas Y Ego Carle Kama ruPa de l’ésotérismecomme le co^ps IbfndonnéZ tX iTmon^n6 danS le
tout au plus à des cadavres, ou à des car™ 2’ 1 Peufc sefvir de pseudogerme
et cela pendant un temps restreint S~ÔS de me(bums devenus fous,

C est la monade supérieure oui sf j
au Léthé dèvakhanique. (F. k. G.) Ns dans foetus après avoir bu 



1888] FRAGMENT ü’UN LIVRE EN PRÉPARATION 343

nation d’une étincelle de vie spécialisée dans un corps de défense ;
ou sa claustration, si l’on veut, dans un étui protecteur.

En cet état, la semence n’est toutefois encore qu’un individu
végétal en puissance d’être, incapable de se développer en dehors
de certaines conditions indispensables à l’évolution végétative,
exigences qui sont communes à toutes les plantes. Il lui faut :
1° une couche de matière poreuse où prendre racine (1) ; 2° une
certaine quantité d’eau pour s’abreuver ; 3° une atmosphère nor­
male, pour sa double respiration, diurne et nocturne. (Chacun
sait en effet que les plantes aspirent de jour l’acide carbonique,
dont elles expirent l’oxygène, après s’être assimilé le carbone ;
tandis que de nuit, leurs fonctions sont à l’inverse : c’est l’oxygène
qu’elles aspirent, et elles rejettent l’acide carbonique — produit
de la combustion lente (dans l’oxygène) du carbone en excès,
assimilé pendant le jour).

Telles sont les conditions générales de germination des graines
— conditions, je le répète, communes à toutes les essences végé­
tales : mais il est en outre des exigences particulières à chaque
espèce, ou même à telle plante donnée : par exemple, la présence
dans le sol de substances azotées, phosphatées, siliceuses, cal­
caires... (2) car il faut apparemment que ceux d’entre les végétaux
à la composition chimique desquels ces corps sont indispensables,
les puissent rencontrer dans le rayon de leur attraction nutritive,
afin de les emprunter au sol et de se les assimiler, au gré de leur
nature. Ainsi telle fleur ne pousse pas dans les terrains siliceux,
qui croît abondamment sur un tuf calcaire.

En règle générale, la plante élabore, pour sa nutrition, les élé­
ments assimilables que lui fournissent le sol et l’air ambiants ; elle
décompose à son gré les oxydes, les sels, les gaz complexes; elle
combine les corps simples entre eux, et s’approprie les uns et les
autres, dans la mesure de ses besoins.

Mais nous avons établi l’insuffisance de cette loi de nutrition, à
justifier la présence du Fer, du Manganèse, de F Aluminium et du
Calcium dans les tiges d’un cresson semé dans la fleur de soufre et
exclusivement arrosé d’eau chimiquement pure. Cet exemple isolé
suffit à établir la réalité d’un autre mode de nutrition. Signalées en
effet dans les cendres du cresson, les substances ci-dessus n’ont

(1) Ce n’est là une condition sine quâ non que pour la grande majorité des
espèces; telles plantes marines ou paludéennes naissent,grandissent et meurent
dans l’eau, sans avoir jamais adhéré au sol par leurs racines.

(2) Quand ces produits manquent dans la terre arable, et qu on y veut semer
des plantes à la germination desquelles ils sont indispensables, on supplée à
l’indigence naturelle du sol, par l’apport artificiel des substances requises,
qui prennent alors le nom à.’engrais.



34'4 LE. LOTUS tMA-BS

pu provenir ni de l’atmosphère qui baigne sa tige> et ses feuilles,
ni du soufre en fleur où plongent ses racines n de 1 ead stfllee
dont il s’abreuve. — Ces substances, ou donc les a-t-il trouvées?

— Nulle part, nous l’avons dit : elles ont été créées pour lui,
au fur et à mesure que ses besoins se faisaient sentir.

Quand une graine ne trouve pas, dans le sol qui a reçue, non
seulement les conditions nécessaires à la germination des semences
en général, mais encore toutes celles que requiert son espèce en
particulier, elle avorte et pourrit : c est la loi commune. Cepen­
dant, il est des graines si vivaces et d’un si rigide destin, quelles
s’obstinent à germer dans un terrain apte en principe il est vrai
— à la germination des semences végétales, mais dépourvu, au
cas particulier, des éléments chimiques qui entrent dans la com­
position spécifique et normale delà plante en question. Alors, de
deux choses l’une : ou le végétal se prive, dans 1 évolution de sa
croissance, des principes particuliers qu il s assimile dans les cir­
constances ordinaires, et dont, pour cette fois, l’analyse chimique
établit l’absence (1) ; ou il a recours, afin de les attirer vers soi
quand même, à une voie extraordinaire et surprenante.

Cette voie, inconnue à la science des universités, est celle des
fluides impondérables, ou plutôt deTEf/ter vital—dont la lumière,
la chaleur, le magnétisme et l’électricité sont les quatre manifes­
tations phénoménales.

Le végétal s’alimente des effluves de cette substance première
que les anciens nommaient Ame du Monde, et sur la nature de
laquelle roule tout ce chapitre, sans qu’il y paraisse à la surface.

Que fait la plante ? — Le vouloir latent de son Moi biologique
fait office d aimant. Son organisme fait office d’alambic ou mieux
dathanor; si bien qu élaborant les fluides hyperphysiques, selon
les exigences de ses fonctions naturelles, il les réduit de puis­
sance en acte; et que, substance éternelle et absolue, l’Aôr se spé­
cifie en matière transitoire et contingente.

Nous l’avons dit dans le Seuil du Mystère : F Ame du Monde, ou
Lumière Astrale, est le triple principe de toute existence élé­
mentaire ; et à un point donné de son évolution, elle se condense
en matière pondérable et tangible.

C’est sur cette genèse universelle que repose tout l’édifice spa-
gynque des alchimistes. Le but suprême de leur science est de
Heu e à h'u n01» P1'éC1e °Ù S'°Pèl'e Cette condensation mysté-
bole Jéîa tX /S6™6 T* iUne allUSi°n directe’ dans son sy™-
— 6 - Tabled Emeraude, lorsqu’il dit de la Lumière astrale :

s’éüole le plus souvent,Pet “mèmrd’unrmorfpX’oce^1’^00^ Une ‘ige grê'e’



1888] FRAGMENT I)’üN LIVRE EN PRÉPARATION 345

« Vis ejus integra est, si versa fuerit in terrain ; Sa force (d’exté­
riorisation) est parfaite (et révolue) quand Elle (la lumière astrale)
s'est métamorphosée en terre (matière sensible). »

Nous allons traduire en entier ce merveilleux document; peut-
être confirmera-t-il les principes que nous avons déjà formulés et
fournira-t-il de solides assises à notre explication dogmatique du
Grand Agent des prodiges et des maléfices.

LA TABLE D’ÉMERAUDE

Il est vrai (en principe), il est certain (en théorie), il est exact
(en fait, en application) : que ce qui est en bas (le monde phy­
sique et matériel) est semblable (strictement correspondant) à ce
qui est en haut (le monde intelligible), et ce qui est en haut, pareil
(analogue et proportionnel) à ce qui est en bas : pour Vaccomplis­
sement des merveilles de la chose unique (Principe en vertu de
quoi se parfont les harmonies de la création, omniverselle (1) en
son unité).

El de même que toutes choses sé font (s’accomplissent) d'un
Seul (en vertu d’un seul principe), par la médiation d'un seul,
(par l’intermédiaire d’un seul agent) : ainsi toutes choses sont nées
(émanées) de ce même Unique (agent) par l'Adaptation (2) (ou par
une sorte de copulation) (3).

Son Père (principe actif producteur de cet agent) est le Soleil
(irradiation positive, Lumière au rouge Aôd tîx); Sa mère (prin­
cipe passif producteur) est la Lune (Réverbération lumineuse-
négative : Lumière au Bleu, z;x‘Aôb); Le Vent (atmosphère éthé
rique ambulative) l'a porté dans son ventre (lui sert de véhicule).
La Terre (envisagée comme le type des centres de condensation
matérielle) est sa nourrice (l’athanor de son élaboration).

C'est là le Père (Principe universel producteur) de l Universel
Télesme (fluide vivificateur) du monde entier (de 1 Univers sidé­
ral vivant.)

Sa puissance (Force d’extériorisation réalisatrice, le fleuve
Phishôn de Moïse pu?2) est entière (parfaite, accomplie; intégrale­
ment déployée, jusqu’au total épanouissement) quand il s est
métamorphosé (où quand il se change) (4) en terre (Aretz de

(1) Mot de Louis Michel de Figanières.
(2) Adaptalione (Version d’Henri Khunrath, AmphitheatrumSapientiæ xternæ.
(3) Per Conjunctionem (Version de Glauber : Miraculum mundi, de Mercurio.

philosophorum, Amstel, 1653, pet- in-8, page 74. ,
(1) .Si versa fuerit . (Henri Khunrath). - « • S. mutetur . (Rodolphe

Glauber.)



346 'LŒ L0TUS [mars

Moïse, substance condensée et spécifiée ; forme ultime de 1 exté­
riorisation créatrice, matière sensible.) .

Sépare la Terre (ici, dans un sens plus général, la 1 erre signifie
ce qui appartient au monde matériel et sensible, au monde des
formes) du Feu (Principe vivant ; les choses du monde intelligible) ;
le Subtil de l'Epais (sens analogues (1) avec délicatesse etunerare
prudence.

Il (le fluide pur, universel, médiateur, et, d apres les gnos-
tiques — Corps du Saint-Esprit) monte de la Terre au Ciel (cou­
rant hémicyclique de retour (2), ascendant ; mouvement de Syn­
thèse) et derechef (par un mouvement à la fois alternatif et simul­
tané) Il descend du Ciel en la Terre (courant hémicyclique d’ex­
pansion, descendant; mouvement d’analyse) Et il reçoit (il se
charge, il s’imprègne tour à tour de) la Force (les vertus, les
influences) d'en Haut et d'en Bas (des mondes physique et hyper-
physique, ou à un autre point de vue, des mondes sensible et intel­
ligible.)

Ainsi (c’est par ces principes que) tu auras (tu t’empareras de,
tu t’approprieras) la gloire (la domination souveraine : l’empire)
de l'Univers entier ; et dès lors (il en résultera que) toute obscurité
(toute indécision, toute impuissance, toute erreur. Le mot Hoshek
-jün obscurité, exprime en langue initiatique toutes les idées néga­
tives, symbolisées par le cône d’ombre de la terre) s'en fuira loin de
loi.

Car c'est là la Force forte de toute force (le Principe de l’initia­
tive et de la Puissance dans tous les centres d’activité) qui vaincra
(s’emparera de; fixera, coagulera) toute chose subtile (volatile,
fuyante, insaisissable) et pénétrera (s’immiscera dans; décompo­
sera, dissoudra) toute chose solide (cohésive, dense et perma­
nente.)

C'est ainsi (par cette voie) qu'a été créé (réduit de Principe en
Essence, d essence en Puissance sementielle, et de puissance en
Acte . en un mot, réalisé) l Univers; de là proviennent (là est la
source, le Principe de) les adaptations (les applications ou les
productions) dont la modalité (le mode d’être et de formation) est
ici (indiqué, révélé, exposé).

même point de vue, comme antithèse du ,pi-

noTab!edEj\iei'^e recèle plus de sens que de mots.’
(2) Hermes parle de Retour, avant de parler de 1A -i t

fa>re entendre qu’il s’agit d’un double mouvement incessant '



1888] QU EST-CE QUE LA SOCIÉTÉ THÉOSOPHIQUE 347
C'est pourquoi je fus appelé Hermès (1) (Mercure, Mythe com­

plexe ; et, au cas particulier, emblème de la Mathèse, Science
intégrale-vivante, dont le caducée de Mercure symbolise le
double courant : intuitif-synthétique et analytique-expérimental)
le Trismégiste (Trois-fois-très-grand ou le plus grand) ; possédant
(pour avoir acquis) les trois parties de la Philosophie (la Totale
connaissance des trois mondes : divin ou intelligible, animiqueou
moral, matériel ou sensible) de Ï Univers tout entier.

Ce que j'ai dit (mon enseignement, mon verbe) est complet (inté­
gral, consommé, parachevé) sur le Magistère (ou l’opération) du
Soleil. (Mille significations, notamment la genèse intellectuelle;
la source et le rôle des Principes fluidiques universels ; l’évolution
de l’Aôr androgyne ou lumière-engendreuse ; enfin le magistère
des alchimistes, dont le secret (disent-ils), est clairement exposé
dans la Table d’Emeraude.)

Fin de la Table d’Emeraude

Stanislas de Guaita.

(1) « Le mot HPMHS est le commentaire du signe hiéroglyphique et atlan-
« tique , et se doit lire de gauche à droite pour le sens apparent, et de droite
« à gauche pour le sens caché.

« S, H (h = a + i), M, R, H (h = a + i).
« Total : Si (conjonction, lien) ; la ou Ya (mouvement circulaire double de

va-et-vient); Ma-r-ia (mère de Mercure et de Bouddha.)
« Donc : Lien du double mouvement de. la Nature Universelle. »
(Note inédite, due à l'obligeance de M.le Marquis de Saint-Yves d’Alveydre.)

QU’EST-CE QUE LA SOCIÉTÉ THÉOSOPHIQUE?

Les extraits suivants tirés des écrits et des discours de
quelques-uns de ses principaux membres mettront en relief le vrai
caractère de la Société théosophique. Toute chose dite ou faite par
qui que ce soit, qui n’est pas en harmonie avec 1 esprit de ces
extraits, doit être considérée comme n’engageant en rien la
Société ni ses membres.
LA FRATERNITÉ UNIVERSELLE EST LE PRINCIPAL OBJET DE LA

SOCIÉTÉ THÉOSOPHIQUE

A l’appui de cette assertion, on peut invoquer l’extrait des
règles données à la Société en 1879, paru dans le Theosophist
d’avril 1880, où elle est alternativement désignée sous les noms



_ t nrrTTQ [MARS34g LE LOTLb L
. . , . _r j_ TPrpfprnité universelle, et où il estde Société théosophique et de Maternité

indiqué que sa base est la Fraternité univeise
En mars 1880, dans un discours de Rao Balladur Gopalrao

Murry Deshmuk la Société est désignée dans les termes sui­
vants : « Cette Société fut établie en Amérique il y a cinq ans
(c’est-à-dire en 1875) et son objet est l’étude des philosophies
orientales, la proclamation de la fraternité humaine eit lacréation
de liens d’amitié entre les nations et les sectes de difféients 
noms. » . _

Dans le numéro du Theosophist de juin 1881, on donne encore
à la Société le nom de Fraternité universelle, et on dit que son
objet principal est de former le noyau d’une fraternité universelle
entre les hommes.

Le même sentiment a été énoncé par M. Sinnett, dans un dis­
cours qu’il a fait pour le septième anniversaire de la Société. Il
dit : « Mais la recherche philosophique de la vérité n’est pas le
but unique de la Société ; elle n’est que le moyen d atteindre cette
fin qui est contenue dans la première devise de la Société : Fra­
ternité universelle. » (Supplément du 7 heosophist de janvier
1883.)

Dans la dernière édition de ses conférences, publiée en 1885, le
colonel Olcott cite un passage de ï Histoire clic Matérialisme de
Lange disant : « La nouvelle époque ne pourra devenir victo­
rieuse que sous la bannière d’une grande idée qui chasse l’égoïsme
et mette la perfection humaine dans la fraternité humaine au lieu
de la mettre dans le travail incessant ayant pour seul but le gain
personnel. » Le colonel Olcott continue : « C’est à une idée de cette
nature que la Société théosophique cherche à donner une expres­
sion formelle sinon pratique encore » (p. 30). Dans le même
ouvrage (p. 117), il dit : « Notre Société aurait pu ajouter à son
titre de théosophique celui de philadelphe, parce qu’il fut toujours
entendu quelle doit être une Société de Fraternité universelle, et
qu elle a pour but d éveiller un amour fraternel entre les races. »

Dans le numéro 8 des I ransac lions de la Loge de Londres de
la Société théosophique, M. Mohini, M. Chatterji, parlant de
la Société théosophique et de son œuvre, après avoir énuméré
les trois objets de la Société, fait l’observation suivante : « De
ces trois, le premier (c’est-à-dire la Fraternité universelle! doit
etre regardé comme son couronnement et sa fin, les deux autres
ne sont que des moyens accessoires. Tout membre de la Société
théosophique doit s’inspirer de cette fin, mais peut à son gré s’in-
téresser ou non aux deux autres objets. »

Une lettre de Dewan Balladur Ragunath Rao, publiée dans le



1888] QU EST-CE QUE LA SOCIÉTÉ THÉ0S0PH1QUE 349
Theosophist de mars 1884, et citée dans la même Transaction,
accentue davantage encore cette position. Il dit : « La Théoso-
phie, comme je 1 entends, est composée de trois éléments : la fra­
ternité universelle, la connaissance des vérités découvertes par la
science et généralement connues des savants ordinaires, et la
connaissance des vérités auxquelles ils ne sont point encore par­
venus. On peut encore dire quelle est la réconciliation de la
science et de la religion universelles. Pour être théosophiste, il
faut admettre et pratiquer la fraternité universelle. Sans l’admis­
sion de ce principe, on ne peut être théosophiste ; on devrait, de
plus, étudier les vérités généralement connues, dans la mesure de
ses capacités; de plus encore, il faudrait chercher à découvrir des
vérités encore inconnues. Avec ces trois conditions, on est sûre­
ment théosophiste. On peut cependant ne pouvoir se rendre
compte des hautes vérités scientifiques, tout en reconnaissant
et pratiquant la fraternité universelle : alors on est encore théoso­
phiste. Aucun de ceux qui n’admettent pas et ne pratiquent pas la
fraternité universelle ne peut être théosophiste, quand même il
serait un savant de premier ordre. »

Dans l’avant-dernière publication du Règlement de la Société
(1886), on verra aussi que le premier objet de la Société est l’éta­
blissement d’une Fraternité universelle de l’Humanité. Il ressort
évidemment de ces extraits, datant des premières années de la
Société et de l’année présente, que la Fraternité universelle est
le seul objet constant de la Société théosophique. Les autres
objets qui lui ont été ajoutés, à différentes époques, ne peuvent être
regardés que comme des accessoires indépendants de la base,
admis par tolérance, mais n’engageant en rien la Société. Quelque
opinion que puisse énoncer désormais un individu quelconque,
depuis le Président jusqu’au plus jeune membre de la Société, ou
un groupe d’individus, cette opinion devra être considérée comme
personnelle et sans autorité législative sur les membres de la
Société.

LA SOCIÉTÉ n’est PAS UNE SECTE
Ce caractère qui est une conséquence logique du principe en

question est très clairement proclamé dans la littérature théoso­
phique. En octobre 1879, dans un article intitulé : « Que sont les
théosophistes ? » et dont Mma Blavatsky s’est depuis reconnue
l’auteur, il a été dit : « Quelle quantité de cette étude de la nature,
de cette science de la recherche de Dieu des anciens Aryens et
des Grecs mystiques, et des pouvoirs du spiritisme moderne admet
donc la Société? Notre réponse est : Elle en admet tout. Mais si
on nous demande ce à quoi elle croit, la réponse sera : comme 



350 LE LOTUS [MARS

corps, à rien. Comme corps, la Société n’a pas de croyances, parce
que les croyances ne sont que les écailles de la science spirituelle,
et la Théosophie, dans ses résultats, est la science spirituelle
même l’essence même des recherches philosophiques et théolo­
giques. Représentant visible de la Théosophie universelle, elle ne
peut pas plus être sectaire qu’une Société de géographie qui repré­
sente l’exploration géographique universelle, sans aucun souci
de la croyance particulière des explorateurs. La religion de la
Société est une équation algébrique dans laquelle aussi longtemps
que le signe de l’égalité ne sera pas omis, il est peimis à chaque
membre d’introduire les quantités qui lui conviennent, qui sont le
mieux d’accord avec les exigences climatériques et auti es de son
pays natal, avec les idiosyncrasies de sa nation, ou même avec les
siennes propres. N’ayant pas de croyance fixe, notre Société est
toute prête à donner et à recevoir, à apprendre et à enseigner par
l’expérience pratique considérée comme opposée à la crédulité
passive qu’imposent les dogmes. Elle acceptera volontiers tout
résultat fourni par les écoles précédentes et les systèmes anté­
rieurs qui pourra être logiquement et expérimentalement démon­
tré. En revanche, elle ne peut rien accepter comme article de foi,
de quelque part que cela lui soit offert...

« Née dans les États-Unis d’Amérique, la Société a été consti­
tuée sur le modèle de sa patrie. Celle-ci, en omettant le nom de
Dieu dans sa constitution, de peur qu’il devint un jour le prétexte
d’une religion d’État, a donné une. égalité absolue à toutes les
religions dans ses lois. Toutes soutiennent l’État et toutes sont à
leur tour protégées par lui. La Société théosophique modelée
sur cette constitution peut être nommée la République do la con­
science.

« Nous pensons avoir suffisamment éclairci pourquoi nos
membies, comme individus, sont libres de se placer en dedans ou
en dehors de toute croyance, pourvu qu’ils n’aient pas la préten­
tion d êtie les seuls à jouir du privilège de la conscience et d’im­
poser leurs opinions aux autres. A cet égard, les règlements de la
Société sont formels. Elle essaye de mettre en pratique la sagesse
de cet antique axiome bouddhiste : « Honore ta propre foi et ne
calomnie pas celle des autres », qui retentit encore de notre temps
dans la déclaration de principes du Brahmo Samaj (1), qui déclare
noblement : « Aucune secte ne doit être vilipendée, ridiculisée ou
haïe... » ’

« En concluant, nous pouvons dire que, plus large et plus univer-

(1) Société religieuse indienne actuellement en décadence. (N. de la D»)



1888] qu’est-ce que la société théosophique 351
selle dans ses vues qu’aucune autre Société scientifique existante,
elle a, en plus de la science, la croyance à toutes les possibilités.
et la volonté arrêtée de pénétrer dans ces régions inconnues du
monde de l’esprit où la science exacte affirme n’avoir rien à faire.
Elle a une qualité de plus que toutes les religions parce quelle ne
fait aucune différence entre les Gentils, les Juifs et les Chrétiens.
C’est dans cet esprit que la Société a été établie sur la base d’une
Fraternité universelle. »

Le supplément du Theosophist de janvier 1886, dans le préam­
bule ou déclaration des principes proclamés d’abord en 1875, con­
tient ces paroles :

« Quelles que soient les opinions privées de ses membres, la
Société n’a pas de dogme à soutenir, pas de croyance à propager.
Elle n’est pas un schisme spirite ; elle n’est ni l’amie, ni l’ennemie
d’aucune secte ni d’aucune école de philosophie. Son seul axiome
est la toute-puissance de la vérité, sa seule croyance la nécessité
de se dévouer à la découverte et à la propagation de la vérité.
Pour recruter ses membres, elle ne tient compte ni de la race, ni
du sexe, ni de la couleur, ni de la croyance. »

Dans les règlements de la Société théosophique publiés en
1886, il est aussi énoncé a que la Société ne représente aucune
croyance religieuse particulière, ne forme pas une secte et admet
des fidèles de toutes les croyances. >

Dans l’article déjà cité du numéro 8 des Transactions de la
Loge de Londres, M. Mohini M. Chatterji a fait la remarque sui­
vante : « Toute tentative d’attacher l’autorité de la Société à
une croyance philosophique qui n’est pas contenue dans ces
principes (les objets déclarés de la Société) est vaine ab inilio,
quelle que soit la valeur de cette croyance ou de cette doctrine, et
celle de ceux qui l’exposent ; par la simple raison que la Société
théosophique est par sa constitution incapable d’admettre aucune
croyance et aucune doctrine >.

Il est important que chaque membre puisse se rendre un compte
exact de ce qu’est la Société théosophique, de ce que sont ses
principes et de ce qu’on demande de ses membres.

On a réuni ces quelques extraits dans le but de renforcer l’idée
mise en avant par le Dr Hartmann dans son article du Palh. Il
suffira de les considérer avec un peu d’attention pour reconnaître
le vrai caractère et le but de la Société théosophique, et pour qu’on
soit à même d’aider le public à discerner ce qui est et ce qui n’est
pas conforme à son caractère et à son but.

(Extrait du Path.)
F. A.



352
LE LÛTES [mars

LE POINT DE VUE SCIENTIFIQUE
de l’état après la mort

par le Dr Charles du Prel.
(Extrait et transcrit librement du Sphinx.)

L’apparence et la vérité diffèrent souvent entre elles au point de
s'opposer complètement l'une à l’autre. Le soleil semble tourner
autour de la terre, mais en réalité le Contrane a heu. A la moit
nous paraissons mourir et le monde semble persister ; mais en
réalité, nous restons, et ce monde, que nous connaissons, c est-à-
dire l'image du monde conditionnée par 1 organisation de nos sens,
disparait.

Des erreurs graves doivent s être glissées dans notre mode
d’étudier le problème de l’âme, dont ne dépend pas seulement la
question de savoir si elle est immortelle, mais aussi de savoir de
quelle manière elle l’est. Nous aurions depuis longtemps déjà
trouvé la solution de ces questions si nous l’avions cherchée avec
la méthode propre ; or la solution la plus simple serait certaine­
ment celle qui répondrait au si et au comment de l’immorta­
lité.

La mort anéantit l’homme extérieur, corporel, cela est hors de
doute: on a donc considéré de tout temps l’immortalité comme
une permanence de l’âme ; et ce que celle-ci est, l’autoconscience
nous le révèle. Or nous rencontrons constamment à travers toute
la philosophie la supposition erronée que l’âme se retrouve avec
tout son contenu dans 1 autoconscience. Cela est une simple péti­
tion de principe ; nous n aurons, pour nous en rendre compte, qu’à
réfléchir à ce fait que l’autoconscience est un produit du déve­
loppement biologique et qu en tout cas nous ne pouvons pas affir­
mer que ce processus soit arrivé à son entière efflorescence.

Je commence donc ces recherches par une proposition tirée de
ma Philosophie de la Mystique (1) : l’autoconscience n’épuise pas
son objet. Lame et la conscience ne sont pas des termes contro-
des S ’ Ch?CUne d elles a une Rendue inégale ; l’âme embrasse
des faits que la conscience ne constate pas

I1U0US reste à étudier jusqu’à quel point et dans quelle direction.

mant une analyse*dB^ceWuvraçehmDn^ 1f85‘ Publicrons proohaine-
l’hypnolisme. (N. de la D.' '' ouant pour l’étude du spiritisme et de



1888] LE POINT DE VUE SCIENTIFIQUE 3o3

Si l’on avait remplacé ce préjugé dont je parle par une concep­
tion claire de notre substance intime, on aurait pu facilement et
depuis longtemps constater ce qui suit : notre pensée, notre sensi­
bilité et notre volonté contiennent des parties constitutives incon­
scientes, dont le résultat empirique seul nous est connu et est
objet de notre autoconscience, sans qu’il se manifeste dans
celle-ci quelque chose des fonctions de l’âme qui les ont pro­
duites. Au sujet de l'âme, on aurait dû se demander ce que nous
sommes pendant la vie, et il en aurait découlé naturellement la
réponse à la question : quel est notre état après la mort? La con­
ception exacte de notre être intime une fois établie et les change­
ments que la mort opère en nous une Ibis constatés, on obtient
notre état futur par une simple soustraction. Pour les matéria­
listes rien ne reste après cette soustraction, parce qu’ils partent
d’une fausse conception de l’âme ; pour les spiritualistes, quelque
chose de positif reste après la soustraction, mais eux aussi partent
d’une conception incomplète de lame et ne peuvent en consé­
quence repousser les attaques de leurs adversaires.

Etudions d’abord la question: que sommes-nous actuellement?
Notre autoconscience contient la pensée, la sensibilité et la
volonté. On ne peut admettre que la pensée et la sensibilité
puissent par elles-mêmes survivre à la mort; cela nous conduirait
à la représentation inconcevable de purs esprits. Mais aussitôt que
par contre, nous accentuons la volonté, la solution exacte nous
apparaît subitement. La volonté, qui passe à l’acte, présuppose
un organisme qui est mis en mouvement.

Dans quelle relation se trouve cet organisme avec la volonté ?
Ce qui peut se dire de tout le règne animal peut aussi se dire de
l’homme : l’organisme et l’âme correspondent l'un avec l’autre.
L’animal n'a pas d’instinct, pas de passion qui soit en contradic­
tion avec l’organisme ; celui-ci est de nature telle qu’il sert d’ins­
trument aux instincts et aux passions. La volonté et l’organisme
sont dans le rapport le plus intime, les organes sont affectés à la
volonté. Cette dernière et l’organisme ne sont pas étrangers l’un
à l’autre, ils ne se combinent pas ensemble par un hasard de
l’ordre cosmique, comme cela pourrait advenir dans la transmi­
gration pythagoricienne des âmes : ils croissent intimement
ensemble. Une considération superficielle de cette relation nous
amène à la conception matérialiste, pour laquelle une volonté
donnée est la conséquence ou l’effet d’une organisation donnée.
Mais nous reconnaissons, par un examen plus approfondi, que la
volonté, qui trouve si exactement les instruments dont sa nature
a besoin, les a elle-même créés et que, par conséquent, 1 âme est

23



[MARS
le lotus Schopenhauer

35/1 . r’est la grande v n |a fcase j0 tout
le principe orga"^6" e° fesseiice se fcrompe de l’éléphant

a constatée : la v yo]onté qU1 P1’0^ clierche à frapper avec
organisme. U me Quand le veau 1 clair que cette

penhauer l'a démontré. Mam la substance de, la
que cette substance de1 bomm1 egj, aveugie. Elle n est
nature ; deuxièmement q autoconscience, qui n illu-
aveugle que du point dd e de râme. La volonté n est
mine pas les fonctions organisa fonctions; c-est pourquoi
pas toute l’âme, mais. une su 1 d modiflées ainsi. la

XrEo»™ ™ ta. MVMU.11. pensa»!..

'•XnTtaX.nl.talo. dépasse nuLoontaon..,
cela sera également vrai de notre âme pensante; ou du moins ce
qui pour une fonction de l’âme est un fait, sera dès lors très viai-
semblable pour les autres fonctions. Nous en trouvons la preuve
empirique dans ces facultés psychologiques transcendantes, que
nous apprenons à connaître dans le somnambulisme. J’ai démon­
tré dans la Philosophie de la mystique comment, dans cet état,
l’âme organisatrice devient elle aussi l’objet de l’autoconscience,
et ce fait doit nécessairement entraîner avec lui les phénomènes
remarquables de 1 introvision intérieure (ou clairvoyance) et des
prescriptions thérapeutiques somnambuliques.

De ce que la formation de notre organisme dans le sein de la
r es'nar no trë T °rganiqUeS PendaiU la VÎe 116 SOnt Pas éclai’
reespar notie autoconscience on Mm i • n
sont en elles-mèmes inconscientes on qU eI16S
naturelles extérieures et l’on ’x ! a ramenées à des lois
physiologie de l’homme de sa psychï ’^n arbitrairement la
position fausse que l’âme n’a rienT r7DanS Cette présup-
à-dire directement avec l’organisai on ^7° la. physiolo8ie> c’est-
purement spiritualiste, qui ne neuf nh + 1 amvé à la conception

« l'immortalité de l’àml ■ pXesPreUVes en f-eur

que nous constatons dansrànieunnrinei aUX yeUX aussitôt
un° XltÔî P°Ur ces étions psvchol°rganiSateUr’ Car nous
de celu C1 ”écessaire. qui est le corps a °g1“ÏUes ^ancendantes

seule et mèaie chûseP



1888] LE POINT DE VUE SCIENTIFIQUE 355

Nous avons déjà établi cette démonstration en deux directions
différentes. Dans la Philosophie de la Mystique nous avons con­
staté que pendant le somnambulisme la pensée prend part aux
fonctions organiques, en sorte que ces dernières deviennent cons­
cientes d’elles-mêmes. Dans la Doctrine monistique de l'âme,
par contre, nous avons montré que le principe organisateur
prend part à la pensée, car les analogies de ces deux fonctions
qui se manifestent dans la mesure d’or et dans la projection des
organes peuvent s’expliquer seulement ainsi.

Nous avons donc deux séries de faits qui prouvent toutes deux
que lame s’étend plus loin que notre autoconscience, et que les
principes organisateur et pensant sont indentiques. L’homme qui
semble composé d’après le mode dualistique, n’est explicable en
réalité que par le mode monistique.

Le matérialisme et le spiritualisme sont, par là même, réfutés ;
la mort ne peut signifier l’anéantissement de l’individualité dans le
sens matérialiste, car elle n’anéantit que le produit de l’âme orga­
nisatrice, mais non le producteur. D’autre part, la mort ne peut
pas non plus signifier la séparation de l’âme d’avec le corps dans
le sens spiritualiste, car pourquoi la fonction pensante de l’âme
devrait-elle subsister et la fonction organisatrice périr?

Nous avons ainsi toutes les parties constitutives nécessaires
pour une doctrine de l’immortalité, et la caractéristique de l’état
futur en reçoit déjà une certaine lumière. Kant dit: «Nous ne
savons pas même exactement ce que l'homme est réellement à
présent, bien que la conscience et les sens devraient nous ins­
truire sur ce point ; par conséquent nous pourrons deviner encore
moins ce qu’il sera un jour (1 >.»

Par ces paroles, Kant indique que nous aurons un point d’appui
solide pour le problème de l'état futur, quand nous aurons
répondu d’abord à la question préliminaire : que sommes-nous
pendant la vie ? Marchons donc plus avant dans cette direction.

Puisque l’âme dépasse notre autoconscience, nous devons
distinguer entre notre personne — en tant que contenu de l’auto-
conscience — et notre sujet, ou âme qui la dépasse ; et nous
devrions attribuer à cette dernière non seulement la faculté orga­
nisatrice, mais aussi les phénomènes expérimentaux plus rares,
que nous fournit la psychologie transcendante. La différence entre
la personne et le sujet est donc très importante ; il y a plus, elle
est même d’une portée difficile à déterminer.

Nous ne sommes donc plongés qu’avec une partie de notre être

(Lj Kant, Histoire naturelle du ciel. Conclusion^



[MARS

L0TÜS . narler plus exacte-
356 ,tre des choses ; ou, P°P duit seul de l ame :
dM, r„te choses est P'“e Jnde «prieur et par-
ment, dans cet oïdie influences du m sensibles les
le corps qui estexp ‘ qui reçoit par ses g fonctions psycho-
ticulièrement e c terne. Mais comnt déjà pendant
impressions du monde » fâme ge mamfe en
logiques ‘‘S/exceptionnellement Virement parallèles ;

SX» “ “i”n‘ 4
ss--: &

Pour éclaircir ce qui vient les impresslOns reçues
sens soient isolés les uns <ksautr^sqence mais que
par eux n'aboutissent pas a u nQUS n,aurions certes pas
chaque sens ait sa conscience P R ’ en aurait cinq. Le sujet

l'oreille entend, ce que la main touche, etc., etc. Nous aurions
ainsi cinq personnes et cinq mondes. Et cependant il faudrait due
de ces personnes et de ces mondes qu'ils coïncident dans 1 espace,
ce qui, en réalité, devient manifeste aussitôt qu à la place des
consciences isolées de chaque sens particulier se trouve une
conscience commune pour tous les sens. C’est pourquoi notre
personne est une, malgré la pluralité des sens, et le monde est
un, malgré sa différenciation pour chaque sens.

Dans le fait, nos cinq personnes terrestres sont donc fondues en
une unité, mais à un degré supérieur le rapport de séparation
existe en réalité. Le sujet transcendant se trouvant en dehors de la
conscience terrestre, doit être distingué de la personnalité terrestre
qui, quoique unifiée, est au fond quintuple; on distinguera de
meme le inonde sensible, dans lequel vit notre personne terrestre

unique; notre sujet se dédouble donc en dtnT COnsClence
les modes de perception sont eux aussi total pei&onnes- Mais
nous avons donc aussi deux momU- n • fcofcalement différents;
au point de vue de l'espace CesX1/°1<ÎUe Coïncidant ensemble

*z;xs::insoüsimuita^ersonnes et ces deui
ïeo”‘,ta • iXl'S'a ™ae 



1888] LE POINT DE VUE SCIENTIFIQUE 357

point de vue de l’espace, mais nous restons d’abord certainement
dans le même lieu. L’au-delà n’est un au-delà que pour la limite
de la sensibilité.

La question : que sommes-nous pendant la vie? est résolue par
ce qui précède autant que l’exige le problème de l’immortalité.
Nous avons dans la vie la simultanéité des deux personnes de
notre sujet, quoique coïncidentes ensemble au point de vue de
l’espace. La séparation d’un monde de l’autre et d’une personne
de l’autre ne repose que sur l’isolement de la conscience sensible
d’avec la conscience transcendante. Mais comme la mort ne peut
mettre de côté que la personnalité terrestre, il s’ensuit dès lors par
soustraction que le sujet transcendant reste : par là se trouve
prouvé le fait que l’immortalité est réelle. Quant au mode de cette
dernière il ne peut être autre que celui que se révèle déjà dans le
somnambulisme. Avec cette différence que nous devons attribuer
au moi transcendant comme facultés normales, sans doute élevées
à un plus haut degré, celles qui se manifestent déjà comme
facultés anormales, pendant la vie terrestre. Il nous sera certai­
nement impossible de démontrer l’immortalité, si nous faisons
dater l’existence de l'homme de sa naissance, et si nous croyons
que son être se trouve contenu tout entier dans sa conscience.
Car nous ne pouvons refuser au matérialisme que la connaissance
sensible dépend de l’appareil organique cérébral, et d’autre part
nous ne pouvons soutenir qu’à la mort nous devions acquérir un
genre tout nouveau de connaissance. Nous ne pouvons devenir
immortels par un nouvel état ne se manifestant qu’à la mort.

Quelque chose seulement de déjà présent, quoique latent, peut
survivre à la mort. Ce quelque chose de latent pour notre con­
science est le sujet transcendant, en tant qu’âme organisatrice et
pensante. L’âme, en tant qu’organisatrice, précède le corps et lui
survit. La préexistence et la postexistence sont donc les con­
séquences nécessaires des faits empiriques considérés dans la doc­
trine monistique de l’âme, tandis que la nature pensante de ce
principe organisateur ressort des faits de la psychologie transcen­
dante. Les deux genres d’existence, celui dans lequel l’âme n’a
pas encore revêtu le corps terrestre et celui dans lequel elle s’en
est dépouillée, sont différents de l’existence terrestre, qui se trouve
entre les deux. Pendant cette dernière nous sommes limités à la
conscience sensible ; il s’ensuit nécessairement que nous entrons
dans cette existence, privés de réminiscence, de même que les
somnambules se réveillent de l’existence transcendante sans sou­
venir aucun. L’existence transcendante peut être aussi peu con­
quise par la mort qu’elle peut être perdue par la naissance ; elle



358 le lotus [mars

doit bien plutôt être présente intégralement pendant la vie ter­
restre et à ses côtés, bien que, pour notre conscience sensible, elle
se dissimule.

Deux propositions importantes pour notre problème sont donc
acquises : 1° nous ne sommes pas plongés avec tout notre être
dans l’existence terrestre ; notre autoconscience pendant cette
dernière, est limitée par notre forme sensible ; le sujet transcen­
dant demeure pour nous inconnu pendant l’état normal ; 2° ce sujet
ne peut être anéanti par cette immersion partielle dans l’existence
terrestre ; on doit donc admettre la simultanéité des deux per­
sonnes pendant la durée de la vie terrestre ; l’au delà n’est pas
devant nous, mais nous y sommes déjà plongés.

Ces conclusions logiques sont confirmées par les faits de la
Mystique ; la force organisatrice de l’âme est présente dans la
préexistence, autrement elle n’aboutirait pas à la naissance ter­
restre ; elle est présente pendant la vie terrrestre, comme le phé­
nomène de l’apparition du double le prouve ; enfin elle est présente
après la mort, ce dont les faits innombrables de matérialisation et
d’apparition spectrales viennent témoigner. De même un mode
transcendant de connaissance doit exister avant la naissance, car
la raison terrestre ne peut provenir de l’absence de raison. Ce mode
est en outre présent pendant notre vie terrestre par exemple, dans
la vue à distance, non limitée par le corps, propre aux somnam­
bules, aussi bien au point de vue de l’espace que du temps. Ce même
mode reste enfin à la mort, ce qui résulte du parallélisme entre
les facultés des somnambules et celles des soi-disant esprits.

La raison humaine peut arriver à la certitude dans la connais­
sance par des conclusions déductives logiques provenant d'une
proposition incontestable placée au commencement du raisonne­
ment, et par des conclusions inductives provenant des faits de la
nature. Quand on atteint les mômes résultats par les deux
méthodes, on obtient le plus haut degré de certitude. Or, j’ai mis
au commencement de mes recherches antérieures certains faits
naturels, particulièrement la projection des organes du docteur
Kapp, d’où proviennent par voie déductive les faits de la mystique ;
les doubles, les spectres et les matérialisations (1). Si par contre
nous mettons ces faits expérimentaux au commencement, la doc­
trine monistique de l’âme et la capacité organisatrice de celle-ci
en découleront par voie inductive.

Comparons maintenant ce haut degré de certitude avec celui
provenant d’un domaine entièrement différent.

Lorsque Kant expliqua la genèse du système solaire, il mit en
(1) « Matérialisations d’esprits » langage spirite (N. de la D.). 



1888] LE POINT DE VUE SCIENTIFIQUE 359
avant une proposition contestable : l’existence des nébuleuses
cosmiques. Alors, l’existence de ces formations était encore con­
testable : on les prenait pour des masses d'étoiles, qui ne parais­
saient des formations consistantes qu’à cause de leur grande
distance. L’hypothèse de Kant fut toutefois adoptée par la science,
parce que de cette proposition, alors encore contestable, pouvait
se déduire la constitution particulière du système solaire : la rota­
tion du corps central, le mouvement analogue des planètes, les
anneaux de Saturne, etc. Depuis on a prouvé par l’analyse spec­
trale l’existence des nébuleuses cosmiques réelles, pas seulement
optiques. Et au moyen des phénomènes de ces nébuleuses comme
aussi d’autres faits du système solaire connus depuis, on peut
démontrer aujourd’hui inductivement l’hypothèse de Kant. Or, ma
solution du problème humain part de faits naturels incontes­
tables ; et une série de conséquences logiques, dont chacune est
prouvée à son tour par un fait inductif tiré de l’expérience en sort
déductivement. L'opposition que cette hypothèse rencontre ne
provient donc nullement d’un défaut dans la méthode logique, mais
simplement du contraste avec nos habitudes mentales, contraste
si grand qu’il nous fait nier les faits eux-mêmes, quand ceux-ci ne
s’adaptent pas à nos systèmes, qui sont la formule intellectuelle
des habitudes mentales de chacun.

Après avoir démontré l’existence de l’immortalité par voie
déductive et inductive, il nous reste maintenant à traiter du mode
de cette immortalité.

On est bien peu avancé quand on a établi l’analogie de l’état
après la mort avec celui d’avant la naissance, puisque nous ne
savons rien de ce dernier. Au contraire la chose s’éclaircit quand
nous réfléchissons à la simultanéité de l’homme transcendant et de
l’homme terrestre. La conscience transcendante est, à vrai dire,
isolée de la conscience terrestre par le cerveau et par la limite de
la sensibilité, mais cet isolement ne peut être complet parce que
cette limite est mobile au point de vue biologique et l’est par con­
séquent au point de vue individuel.

Dans les états de suspension du mode sensible de l’existence
nous voyons éclater le mode transcendant, quoiqu’il ne se mani­
feste pas dans toute sa pureté. La conclusion tirée du mode de
connaissance et d’activité somnambulique s’appliquant au mode
après la mort, est donc parfaitement légitime.

L’apôtre Paul s’exprime conformément à la simultanéité des
deux personnes de notre sujet, lorsqu’il s’écrie : nous cheminons
(déjà ici bas) sur la terre, dans le ciel (1). N’est-il pas dès lors

(!' Epître aux Phil., 3,20. 



360 LE LOTUS [mars

très vraisemblable que notre être transcendant puisse devenir
exceptionnellement l’objet de l’expérience? Nous ne pouvons pas
nous différencier en deux moitiés totalement séparées ; car ce qui
les sépare est une limite mobile. Or, le trait caractéristique des
fonctions transcendantes serait l’impossibilité de les faire dériver
des conditions corporelles ; elles ne deviennent objet de l’expé'
rience qu’avec la suppression du mode d’existence terrestre. Mais
en vertu de la simultanéité des deux moitiés de notre être, nous
pouvons conclure de ses fonctions celles que nous aurons après la
mort. La naissance terrestre n’est pas une mort transcendante, la
mort terrestre n’est pas une naissance transcendante; la naissance
et la mort concernent notre être corporel seul ; l’être trans­
cendant n’en est pas affecté. Il doit être essentiellement après la
mort, qui ne change rien en lui. le même qu’il apparaît exception­
nellement pendant la vie.

Fichte, le jeune, dit : « Une description déterminée à l’avance et
un tableau denos états futurs est chose impossible et même absurde,
parce que tous les points de comparaison, dont nous pourrions le
doter, sont visiblement et certainement empruntés aux modes
^ctuels de notre conscience sensible, que la mort nous ravit pré-
isément, et qui pour cela même n’ont rien de commun avec notre

Àiode futur de perception. C’est pourquoi nous ne pouvons déter­
miner nos états futurs que par une conception négative, un
dépouillement entier de notre sensibilité (1). » Cela est exact, les
fonctions futures ne peuvent être expliquées ; la vue à distance,
par exemple n’est pas au fond une expression entièrement adéquate.
Ces fonctions, en réalité, ne peuvent être déterminées que par leur
côté négatif, comme la cessation de la sensibilité, la séparation du
corps; mais cela ne nous empêche pas de leur chercher des analo-
logies dans la vie actuelle, quelque inexplicables qu’elles soient
elles-mêmes.

Ces analogies nous sont aussi fournies par les conditions néga­
tives de l’entrée en scène de l’activité transcendante qui consiste
précisément dans la disparition de la sensibilité. C'est pourquoi
on a appelé de tout temps le sommeil un frère de la mort, et il l’est
en effet en tant que c’est dans le sommeil par la rétrogradation
de la limite de la sensibilité que nous voyons apparaître les
premières manifestations des fonctions transcendantes. Leur plus
haute manifestation apparait dans l’extase, dont la condition néga­
tive, l’anesthésie est aussi la principale, puisque l’extatique, au
point de vue corporel, ressemble à un mort.

(1) Fichte, Anthropologie, 361.

-



1888] LE POINT DE VUE SCIENTIFIQUE 3G1

11 n’y a pas d’autre méthode pour conclure, au sujet de l’état
futur, quelles sont dans l’état présent les traces déjà ébauchées
de ce même état futur.

Ce procédé est tout à fait légitime, parce que ces traces, à cause
de leur indépendance du corps, semblent très propres à être attri­
buées à la vie future, car elles n’acquièrent une signification et un
sens qu’en les considérant comme susceptibles de gagner en
xntensité après la mort; et parce qu’il n'y a pas de raison pour
négliger entièrement ces traits si en harmonie avec une vie future.
Admettre un troisième mode d’existence, que l’on acquèrerait
après la mort, ne pourrait être que l’œuvre de l’imagination.

En réalité, tous ceux qui ont étudié la psychologie transcendante
se sont servis spontanément de tous ces faits pour en arriver à
notre état futur. Ainsi Plutarque quand il appelle le sommeil « les
petits mystères de la mort » — tov ukvov eîvac ra puxpà tou ôavaTOu

UUŒTiqpia (1).
Cette sentence, dont l’ouvrage de Splittgerber (2) peut être

considéré comme le développement, s’applique en réalité déjà au
sommeil ordinaire, mais surtout au sommeil somnambulique. Elle
acquiert une importance spéciale particulièrement dans la bouche
de Plutarque, qui, comme grand-prêtre de Delphes, pouvait
observer le somnambulisme chez les femmes prophètes. Le poète
latin, Aurelius Prudentius Clemens, qui semble avoir connu, lui
aussi, très exactement le somnambulisme, en concluait l’état
futur : a Doutez-vous que l’âme puisse jeter un coup d’œil péné­
trant sur les objets cachés au corps, puisque souvent, quand un
sommeil bienfaisant ferme nos yeux, l’àme, pleine de vie, en diri­
geant ses regards par la simple force de sa volonté sur les plaines
et les mers, peut voir des choses et des lieux éloignés ?
Puisque l’âme a pendant la vie un regard si étendu, que sera-ce
quand elle aura laissé dans le tombeau sa dépouille mor­
telle ? (3) »

Pour arriver de suite à l’époque moderne, Schelling a, lui aussi,
reconnu la haute signification du somnambulisme pour la ques­
tion de l’immortalité. Il dit que dans le sommeil éveillé une éléva­
tion spirituelle et une délivrance partielle de l’àme du corps
est possible, comme cela n’a jamais lieu dans l’état normal, et que
de cette libération de la puissance du corps extérieur découle cette
insensibilité complète à la douleur et ce sentiment délicieux qui
comble souvent de la plus haute volupté ceux qui souffraient aupa-

(1) Plularch., Cons. ad Appoll., c. 12.
(2) Schlaf und Tod, Sommeil et mort.
(3) Aurelius Prudentius, De integritate animée. 



262 le lotus [mars

ravant. Puisque cet état est déjà possible dans la vie terrestre,
puisque chez les somnambules tout révèle la conscience la plus
élevée, comme si tout leur être pétait concentré en un seul foyer,
unissant en lui-même le passé, le présent et l’avenir; puisque,
bien loin de perdre le souvenir, le passé comme l’avenir s’illumine
souvent pour eux d’une façon remarquable, ne s’ensuit-il pas, —
demande Schelling, — que l’essence spirituelle de notre corpo-
réité, qui nous suit à la mort, était déjà présente en nous antérieu­
rement ; que cette essence n’apparaît pas alors pour la première
fois, mais est simplement délivrée et qu’elle se révèle dans toute
son originalité, aussitôt que les sens et les liens de la vie ne l’en­
chaînent plus au monde extérieur (1) ? •

Il dit plus loin que l’état après la mort est plus réel que l’état
terrestre; parce que dans cette vie l’accidentel se trouvant mêlé à
l’essentiel, ce dernier en est, par là même, affaibli. Il appelle déjà
du nom même de clairvoyance cet état interne futur.

Quand l’esprit est délivré de ce qu’il y a d’accidentel dans la vie
terrestre, il n’est plus que vie et force ; le méchant est encore plus
méchant, et le bon est encore meilleur (2). Son élève, le conseiller
aulique, Beckers, qui a, lui aussi, fait des expériences person­
nelles dans ce domaine, aboutit aux mêmes vues (3). L’expérience
d’un état appelé avec raison supérieur est donnée par les phéno­
mènes magnétiques. Notre état, après la mort, peut être comparé
avec ce dernier, qui serait une clairvoyance non interrompue :
« Pendant longtemps encore, il pourra nous être difficile d’expli­
quer ces phénomènes. Mais n’est-ce pas déjà une acquisition pré­
cieuse de savoir que cette délivrance relative de l’âme d’avec le
corps est parfaitement possible, et qu’un sentiment si marqué de
plaisir et de béatitude s’y trouve lié, sentiment tel que nous n’en
éprouvons jamais de semblable, ni dans les états ordinaires de la
veille, ni dans ceux du sommeil. Et ne faut-il pas, en outre, faire
entrer ici fortement en ligne de compte l’expérience incontestable
que c’est précisément dans les états du plus pur somnambulisme
que se révèle de la façon la plus intime, la plus inébranlable, la
conviction de la permanence personnelle après la mort, comme elle
ne se manifeste jamais dans la pleine conscience ordinaire ?

Il y a plus, on ne peut, selon nous, citer un seul exemple de
négation ou de doute au sujet de cette permanence, qui se soit
manifesté même pendant les extases le plus troublées et les plus

(1) Schelling, I, 9, 66, 67.
(2) Schelling, I, 7, 477.
(3) La double vie spirituelle.



1888] LE POINT DE VUE SCIENTIFIQUE 363
maladives ? Aussi qu’y a-t-il de plus raisonnable que l’analogie
entre ces manifestations et l’état après la mort? Si déjà alors,
malgré l’affranchissement imparfait du monde extérieur, l’intimité
de la conscience se révèle à un si haut degré, l’action de la mort
sur cette conscience ne devrait-elle pas être, elle aussi, plus
recueillante que dispersante, plus intensive qu’extensive (Schel­
ling, I, 9, 67). Et cette intimité la plus puissante de la conscience
ne devrait-elle pas être précisément l’état dans lequel les meil­
leurs passent après la mort? (Schelling, I, 9, 70) (1). »

En effet, nous devons donner la plus grande importance aux
révélations des somnambules. Car si la simple description de ces
états nous conduit déjà à la conclusion que la psychologie trans­
cendante est celle de la vie future, la circonstance que la convic­
tion de l’immortalité est plus forte précisément chez les som­
nambules qui ont expérimenté cet état en eux-mêmes, doit nous
fortifier encore plus dans la croyance qu’on peut comparer les
états les plus purs du somnambulisme avec notre état futur.

J’ai déjà, dans la Philosophie de la mystique, proposé l’expé­
rience de plonger dans l’état somnambulique le matérialiste le
plus convaincu pour obtenir de lui-même la confession de son
erreur. Je ne doute nullement de la réussite de l’expérience;
mais celle-ci n’aurait de force démonstrative qu’en éliminant toute
possibilité d’un transfert de la pensée. Et si l’on rendait attentif
notre homme aux opinions contraires exposées dans ses œuvres,
il parlerait probablement de son aller ego, de son moi terrestre,
d’une façon peu respectueuse, comme s’il s’agissait d’une troi­
sième personne !

Nous ne devons certainement pas pour cela attribuer une valeur
excessive aux états somnambuliques et à la preuve analogique
relativement à l’état futur. Pendant la vie terrestre, les facultés
sensibles sont les plus fortes et dominent les transcendantes. Or,
l’état dominant est aussi toujours le plus élevé.

Mais considérées en elles-mêmes à l'état de développement et
affranchies du corps, les facultés transcendantes sont certaine­
ment les plus hautes. Féchner, qui, malgré ses grands services
rendus aux sciences naturelles, ce qui pourrait excuser chez lui
une certaine partialité, n’a cependant jamais nié les limites de ces
sciences, dit au sujet du somnambulisme : « Comme la nature
n’élève pas facilement de murs de séparation, nous pouvons pen­
ser que, déjà même à présent, se manifestent des états beaucoup
plus semblables à ceux de la vie future que les états normaux,

(1) Beckers, la Doctrine de l'immortalité selon Schelling ,75. 



364 LE LOTUS [MARS

sans pour autant jamais devenir les états de la vie future aussi
longtemps que celle-ci n’a pas commencé. D’autant plus que nous
avons actuellement déjà quelque chose en nous qui a seulement
besoin d’ètre élevé, agrandi et affranchi pour donner notre vie
future. Nous pourrons aller chercher et trouver ces points de
rapprochement dans les cas où par des circonstances spéciales,
aux dépens de la lucidité de la vie sensible externe, la vie spiri­
tuelle interne s’éveille à un degré extraordinaire et devient capable
de fonctions anormales ; surtout quand ces circonstances pour
produire la mort n’ont besoin que d’être intensifiées ». A l’objection
quotidienne que ces manifestations sont maladives, objection
reposant sur une confusion entre l’idée de cause et celle de
condition, il répond par ces mots : « Ces cas sont réels. Ils
restent certainement toujours anormaux dans nos conditions ordi­
naires, et le caractère maladif qu’ils présentent dans la vie actuelle
ne doit point nous empêcher de reconnaître qu’ils ont des rapports
avec la vie future. Si un poussin, dans l’œuf, pouvait ouvrir les
yeux ou les oreilles et voir rayonner à travers la coquille quelque
chose de la lumière extérieure, ou entendre quelque son, ce phé­
nomène serait, lui aussi, morbide pour le poussin et ne conviendrait
pas à son développement dans l’œuf; mais cet état n’est cepen­
dant pas maladif, quand, après son passage réel à travers la
coquille, il se meut librement dans le règne de la lumière et des
sons... La mort endort ou élimine entièrement le corps matériel
et réveille entièrement le corps astral, tandis que le somnambu­
lisme n’endort qu’en partie le corps matériel et n’éveille qu’en
partie le corps astral ; nous avons ainsi un système qui, par son
côté éveillé, appartient moitié à la vie présente, moitié à la vie
future, mais en réalité n’appartient à aucune des deux entièrement.
En conséquence, il ne peut certainement pas accomplir dans leur
totalité les fonctions qui appartiennent à toutes les deux. Cela ne
fait pas de doute pour ce qui concerne la vie actuelle, mais cela
expliquerait aussi comment les fonctions appartenant en propre à
la vie future ne peuvent s’exercer que d’une façon obscure, incom­
plète et troublée Le somnambule lucide ne peut plus se mouvoir
aisément dans la vie actuelle ; il ne voit pas certaines choses que
d’autres voient; il voit maintes choses que les autres ne soient
pas; il voit et sent plusieurs choses autrement que les autres ne
les voient et ne les sentent, parce qu’un certain mode de voir et
de sentir se fait déjà jour dans la vie présente, mode qui n’est plus
du tout l’objet de la vie présente.

Mais l’inverse est également vrai : de même que sous maints
rapports, il ne se trouve plus à son aise dans l’état présent, de 



1888') LE POINT- DE VUE SCIENTIFIQUE 365
même il ne se trouve pas encore à son aise dans l’au-delà. Il
considère encore tout plus ou moins avec les lunettes de la vie
présente ; il voit encore tout plus ou moins avec nos vues étroites,
qui n’ont plus de vérité pour l’au-delà ou acquièrent une tout
autre signification. Les images de la vie présente se mêlent et
s’embrouillent d’autant plus facilement avec les réalités de la
vie future, que pour celle-ci les réminiscences et les fantaisies
offrent toujours une signification plus réelle qu’ici-bas, quoi­
qu’elles n’obtiendront une consistance réelle dans la vie future
que dans la mesure où elles seront compatibles avec celles des
autres esprits.

Nous sommes pour ainsi dire avec un pied seulement dans
l’étrier du cheval, qui nous portera un jour à travers un nouveau
monde, et, situés un peu plus haut, nous voyons ainsi aussi un
peu plus loin que dans l’état et dans la marche ordinaire, mais
cette dernière est entravée et la nouvelle n’a pas encore com­
mencé (1).

On doit donc faire un choix au sein de ce mélange des deux
états pendant le somnambulisme pour reconnaître ce qui se trouve
être une propriété transcendante. A cet état appartient tout ce
qui relativement au mode de pensée et d’action se montre être
indépendant de l’organisme corporel et pour ce motif ne peut
être atteint par la dissolution de l’organisme : ces faits seraient
la vue et l’action à distance. Si ces capacités adhéraient à l’orga­
nisme elles devraient, comme les capacités normales, s’éteindre
peu à peu à mesure que la mort s’approche. Mais il arrive préci­
sément le contraire, c’est pourquoi ces facultés ne doivent se
développer entièrement que quand le corps, agissant comme un
obstacle seulement, aura été entièrement mis de côté. Nous nous
trouvons à la mort de nouveau dans l’ancienne possession que
nous avions avant l’incarnation et que, vu la simultanéité des
deux moitiés de notre être, nous n’abandonnons pas pendant cette
incarnation-ci, mais que nous avions perdue seulement pour la
conscience terrestre.

La parenté du somnambulisme avec la mort ne frappe pas seu­
lement l’observateur extérieur, ou magnétiseur, mais aussi l’obser­
vateur intérieur ou somnambule. Or, si les capacités transcen­
dantes n’indiquent pas déjà pendant le somnambulisme un affai­
blissement mais au contraire une plus grande intensité de l’indi­
vidualité, ne doit-il pas en être encore bien plus ainsi à la mort?
Sous ce rapport il suffira d’accentuer la simple augmentation de

(1) Fechner, Zenda-Avesta, 111,26, 217.



366 LE LOTUS [mars

la faculté du souvenir chez les somnambules. Le sentiment de la
personnalité n'est pas concevable sans le souvenir ; si au lieu
d’être conservées et collectionnées dans la mémoire, nos sensa­
tions successives étaient isolées atomiquement notre indivi­
dualité serait elle-même atomisée. La plus grande intensité du
souvenir est donc contemporainement une plus grande intensité
de l’individualité ; nous sommes par là assurés de ne pas nous
dissoudre panthéistiquement dans le tout par la mort.

Toutes les tentatives faites jusqu’à présent pour démontrer
l’immortalité personnelle associée avec le souvenir n’ont pu résis­
ter à la critique.

Un seul chemin nous reste ouvert; il consiste à montrer que
nos facultés indépendantes des conditions corporelles augmentent
d’intensité même pendant les maladies et à l’approche de la mort.
Ne devront-elles pas pour ce motif se développer encore plus
librement après la mort ? De cette manière, la même recherche
nous dira tout à la fois si nous sommes immortels, et comment
nous le sommes.

Ces facultés embrassent aussi le domaine de la volonté se mani­
festant dès l’abord comme volonté organisatrice, et faisant en
conséquence apparaître le corps comme le produit de l’âme. Par
là la science voit disparaître sa dernière raison de nier l’existence
do l’âme. La science moderne avait pris l’âme en dégoût parce
que celle-ci ne lui paraissait concevable que sur une base dualis-
tique, ce qui répugne aux tendances monistiques légitimes de la
science même.

Mais si en plus de la pensée l’on attribue à l’âme la faculté
organisatrice (base de toute volonté devant passer à l’acte) la défi­
nition monistique de l’homme n’est plus en péril ; elle devient
possible à un haut degré. Le corps et la conscience dérivent
alors d’une base unique qui est le sujet transcendant. Par contre, le
monisme matérialiste n’en est pas un en réalité, car son affirma­
tion n’acquiert quelque vraisemblance qu’en reléguant dans le
domaine des fables tous .les faits de la psychologie transcen­
dante.

Si l’au-delà n’est que l’au-delà de la limite de notre sensibilité
(et cela serait le cas si même une quatrième dimension de
l’espace devait exister) on peut prévoir aussi comment, par le
fait de la mobilité de cotte limite déjà pendant la vie éveillée,
peuvent se révéler les tout premiers indices de ces facultés trans­
cendantes.

Tel est en effet le cas, aussi bien à propos de la faculté pensante
qu’à propos de la faculté organisatrice de l’àme ; c’est pour­



1888] LE POINT DE VUE SCIENTIFIQUE 367
quoi dans la définition de la vie future il faudra étudier ces mani­
festations. Relativement à la faculté de connaître nous mention­
nerons ici les pressentiments. Considérés en eux-mêmes, ils
paraissent être une vue à distance affaiblie.

On pourrait alors admettre que, pendant la veille, une vue à
distance à demi réussie, est seule possible. Celle-ci, au lieu de
devenir une vision vraie, resterait fixée dans la sphère du senti­
ment comme un simple pressentiment indistinct. Cependant la
chose semble se comporter autrement. L’affaiblissement ne nous
parait pas provenir de la demi-réussite de la vision, mais se mon­
trer après, quand une vision à distance, réalisée complètement
dans uu rêve, s’obscurcit lors de son passage dans la conscience
éveillée ; ou bien encore se perd entièrement, en tant que
vision, laissant une trace obscure dans la sphère du sen­
timent.

La vie du sommeil paraît plus propre à fournir une entière
vision à distance que la vie éveillée une demi-vision seulement; en
outre ces pressentiments sont souvent associés avec le souvenir
d’un rêve antérieur, et ce souvenir imparfait, qui plus souvent
même fait entièrement défaut, explique très bien cet affaiblisse­
ment. Je me réserve de traiter plus tard ce sujet dans une
brochure à part, et je ne veux mentionner ici brièvement qu’un
cas très récent relatif à la catastrophe du Roi de Bavière et qui
mérite d’être conservé : quelques jours avant que le Dr de Güdden
se rendit à Hohenschwangan près du Roi Louis Ier (on n’avait pas
eu jusqu’alors l’idée de l'emmener au château de Berg, ce qui ne
fut résolu que plus tard), le docteur arriva tout troublé au
déjeuner, et raconta à sa femme que pendant la nuit entière il
avait été poursuivi par un rêve, où il se voyait combattant avec
un homme dans l’eau. La veuve du docteur de Güdden en fît
part à la délégation de la société anthropologique de Munich
qui vint lui présenter ses condoléances. Le professeur W., qui
avait fait partie de la délégation, en donna communication à
la Société, et, comme je l’ai appris d’un des assistants, on peut
considérer ce fait comme des mieux établis. Il est ici passable­
ment évident que le docteur de Güdden eut un rêve, une vision à
distance complète, dont l’effet puissant sur la sensibilité rendit
possible, même après le réveil, la conservation de ce souvenir,
sauf que la personnalité du roi devint malheureusement indis­
tincte sous la forme d’un homme en général. Si l’affaiblissement
eût encore progressé et si le souvenir de la vision se fût entière­
ment perdu, l’excitation dans la sphère de la sensibilité eût été
transmise, lors du réveil, comme une sombre angoisse avant un 



368 LE LOTUS [MARS

événement futur indéterminé ; or c’est là précisément le contenu
de la plus part des pressentiments.

Quoiqu’on ne puisse décider, à propos des pressentiments,
s’ils tirent leur origine de la vie éveillée, on ne peut en douter, par
contre, lorsqu’il s’agit de la lecture de la pensée. Celle-ci ne peut
être conçue qu'en apparence comme une vision active dans l’âme
d’autrui ; au fond, elle ne peut être qu’une réaction passive de
notre âme se passant d'une manière quelconque, même matérielle,
vis-à-vis delà pensée étrangère; c’est-à-dire que la lecture de la
pensée n’est, à proprement parler, qu’un, transfert de la pensée.
Ceci nous indique comment le transfert de la pensée est la langue
des esprits.

De même tous les cas de rapport avec les choses du monde
extérieur, en tant que ce rapport dépasse la sphère d’action des
sens normaux, appartiennent à l’état transcendant. De faibles
traces s’en montrent déjà même pendant la veille ; par exemple
dans les idiosyncrasies. Les sensitifs sont influencés par les
plantes et les métaux autrement que l’homme normal, parce que
le plus souvent il ne ressent aucun effet du contact de ces
derniers, ou pour mieux dire, parce que chez lui cette action n’est
pas assez forte pour dépasser le seuil de la sensibilité. Il y a
toujours un diagnostic sensitif des choses, dans tous les cas de ces
soi-disant rapports magnétiques, qui peut se manifester affaibli
déjà même pendant la veille, soit qu’il s’agisse de pierres, de
métaux, de plantes, d’un corps étranger, ou d’une psyché étran­
gère, comme dans la lecture de la pensée. L’homme normal ne
reçoit par ses sens que la connaissance de certaines propriétés des
choses, dont l’essence intime se révèle d’avantage aux sensitifs,
qui lisent plus ou moins dans leur cœur. C’est pourquoi, en tant
qu’esprits, nous devons être soumis à de tout autres influences
de la matière qu’en tant qu'hommes vivants.

Nous rencontrons aussi, et déjà pendant la veille, des traces
de la fonction organisatrice de l’âme, qui ne se rapportent pas
seulement à l’entretien du processus vital en général, mais aussi au
choix de la nourriture, à la réparation des accidents organiques.
par exemple dans l’instinct de nutrition des animaux, dans les
idiosyncrasies de la nourriture pendant la grossesse, et dans la
force médicatrice de la nature. La volonté transcendante seule
dépasse ici le seuil de la sensibilité ; la connaissance du but reste
au-dessous du seuil ; mais dans le somnambulisme on voit claire­
ment que ces manifestations instinctives sont liées à une connais­
sance ; c’est pourquoi elles peuvent n’être que relativement
inconscientes dans la veille. Quand nous serons une fois en posses­



18BS] LE POINT DE VUE SCIENTIFIQUE 369

sion d une méthode curative autopsychique (et les dernières
découvertes dans le domaine de l’hypnotisme autorisent cette
espérance) nous nous rapprocherons par là de l’état transcendant.
Car nous ne pouvons admettre que cette faculté soit inutile dans
1 avenir. Si le sujet transcendant n’est pas un esprit pur, et si
le monde transcendant n’est pas à proprement parler immatériel,
il s’agit alors pour nous d’entretenir, même dans cette vie,
l’équilibre entre les relations intérieures de l’organisme et les
relations extérieures du monde transcendant, avec cette diffé­
rence qu’un être dominant volontairement les changements qui se
manifestent dans son organisme astral (comme l’hypnotisé ne
peut le faire que d’une manière approximative) peut rétablir
l’équilibre troublé et être en conséquence son propre médecin. Et
nous autres hommes nous avons toutes les raisons possibles
d’envier aux esprits cette indépendance aussi longtemps que l’art
médical terrestre, se composant de sciences auxiliaires seulement,
rend si peu de service.

C’est ainsi que, déjà pendant la veille, nous observons plusieurs
facultés transcendantes à l’état embryonnaire. Or, on pourrait
admettre que celles-ci sont en nous comme des germes et que la
faiblesse de leurs traces ne dépend pas du seuil de la sensibilité,
mais de ce qu’elles sont imparfaites en elles-mêmes. D’après cette
théorie, nous transporterions, après la mort, dans la vie future
seulement, ces germes de facultés transcendantes, au lieu de les
voir se développpcr maintenant. Mais supposé même que cette opi­
nion fût exacte, la question de l’immortalité n’en serait pas
modifiée. La nature serait entièrement infidèle à sa loi d'éco­
nomie, si elle détruisait un être susceptible à un si haut degré de se
perfectionner dans son échelle* d’ascension individuelle. Ces facul­
tés devraient survivre à la mort même à l’état embryonnaire ; à
vrai dire, nous n'entrerions pas dans la vie future développés,
mais néanmoins capables de développement, si ce n’est que le
point de départ de notre progrès transcendant serait à un degré
inférieur. Mais, en fait, l’association de lame avec un corps
grossièrement matériel est cause que ces facultés ne se mani­
festent pas autrement que comme des germes et qu’elles paraissent
plus ou moins sans but et sans importance. Elles ne sont des
embryons que pour la conscience sensible ; considérées en elles-
mêmes, elles doivent posséder le plus haut degré atteint dans l’ex­
périence actuelle ; notre développement transcendant commence
donc par un degré beaucoup plus élevé que le somnambulisme.

Ce n’est pas en tant que posses seurs de dispositions em­
bryonnaires que nous sommes déjà transcendants pendant cette

21



370 LE LOTUS [MARS

vie, mais bien à un titre de beaucoup supérieur. Plus ces facul­
tés doivent être la propriété originaire de notre âme et plus il
sera juste de dire que nous ne plongeons pas entièrement avec
tout notre être dans l’ordre des choses terrestres. Nous retombons
toujours sur cette proposition que notre conscience n’épuise pas
notre être tout entier, proposition qui est le ceterum censeo de la
Mystique, soit dans sa forme métaphysique, soit dans sa forme
transcendante psychologique. Appliquée à notre vie future, cette
proposition nous enseigne que nous survivrons à la mort avec
cette partie de notre être qui n’était pas plongée dans le monde
terrestre ; mais notre sujet transcendant surgira de J a vie ter­
restre, enrichi de toutes les facultés qui sont devenues notre vraie
propriété par l’expérience de la vie, c’est-à-dire en parlant au
point de vue terrestre, se sont consolidées comme des tendances
inconscientes. La terre est donc pour les esprits une pépinière
destinée à favoriser leur développement. Heureux ceux qui uti­
lisent cette pépinière dans l’intérêt de leur sujet transcendant et
pas seulement dans celui de leur personne terrestre, phénomé­
nale et transitoire.

Quand nous comparons l’état transcendant avec l’état terrestre,
nous ne pouvons considérer la mort que comme un gain.

Aussi deux questions d’autant plus graves se dressent à ce
sujet : 1° Il s’agit d’abord de savoir comment nous arrivons à
échanger volontairement l’état meilleur de la préexistence avec
un état inférieur ; 2° Si cet échange a lieu une fois seulement ou si
la réincarnation se réalise.

Plus nous envisageons d’une manière pessimiste la vie ter­
restre, plus nous sommes certains que l’incarnation est une fonc­
tion de l’âme organisatrice, c’est-à-dire un acte volontaire, et
plus aussi devient difficile ce premier problème.

Plus la naissance volontaire dans un monde plein de douleurs
est énigmatique, plus aussi la répétition de cet acte volontaire ou
la réincarnation doit paraître énigmatique. Les deux problèmes se
tiennent et on les résout tous les deux par les mêmes considérations.

La forme la plus ancienne delà réincarnation est la transmi­
gration des âmes, et il est notoire que celle-ci se présentait de la
façon suivante ; c’est-à-dire que l’âme pouvait renaître même
comme animal sur la terre dans des circonstances données et
selon l’usage qu’elle avait fait de la vie terrestre.

Cette doctrine est tellement contraire à la conception moderne,
qu’il paraît inutile d’insister sur ce point. Nous ne prendrons en
considération que la renaissance de l’homme en tant qu’homme.
Quelque obscure que puisse apparaître la finalité du monde intel­



1888] LE POINT DE VUE SCIENTIFIQUE 371

ligible, nous devons cependant considérer comme lois fondamen­
tales de tout l’ordre cosmique l’évolution et la conservation de la
force, qui sont les plus hauts points de vue de généralisation basés
sur les manifestations terrestres.

Au point de vue métaphysique, on pourrait donc considérer les
naissances terrestres dans leur processus biologique, comme une
série de réincarnations ; on pourrait même concéder la possibilité
d’une rétrogradation biologique, en envisageant la réincarnation
rétrograde comme un retour au type primordial ; en tout cas on
devrait admettre que la nature ne fait pas de sauts et que tout
développement s’accomplit d’une manière graduelle et continue.

De la transmigration des âmes est sortie la palingénésie.
Pythagore, du moins, l’a présentée comme la destinée de son

propre moi.
Mercure, dont il fut fils sous le nom d’Athalides, lui avait

même promis la réminiscence comme trait d’union de ces exis­
tences successives. Il fut ensuite un pêcheur de File de Delos,
nommé Pyrrhus ; plus tard Euphorbe (1), Troyen qui mourut dans
un combat singulier avec Ménélas ; dans sa quatrième renais­
sance, il s’appela Hermotime, et dans la cinquième seulement, il
devint le célèbre sage de Samos. Il reconnut dans le temple de
Delphes le bouclier qu’il avait porté étant Euphorbe et que Méné­
las avait consacré à Minerve après la chute de Troie (2). La reli­
gion hindoue, elle aussi, mettait à la place de la transmigration
dosâmes, la doctrine ésotérique de la palingénésie.

Apollonius interrogé par Jarchas sur ce qu’il avait été dans son
existence antérieure, expliqua par l’obscurité de cette vie son
manque de réminiscence, à quoi Jarchas lui rappela qu’il avait été
pilote, ce qu’Apollonius admit (3). Chez les Gaulois, les druides
affirmaient que l’âme se revêtait d’un corps nouveau, non pas sur
cette terre, mais dans un monde supérieur.

Au point de vue purement logique, on ne peut rien objecter à
la réincarnation. L’âme peut faire un usage réitéré de sa faculté
organisatrice, et nous qui ne savons pas comment et pourquoi
l’incarnation a lieu, nous ne pouvons par cela même d’ores et déjà
rejeter la réincarnation. Au point de vue logique, la conception
druidique, elle aussi, est parfaitement admissible. L’âme pourrait
s’approprier sur chaque planète le degré correspondant de densité

(1) Ilias, XVII, 59.
(2) AulusGallius et II — Diog. Laertius, VIII, S. Philostratus, Vita Apoll.

II. Marx Tyrius, diss. XXVIII. Ovide. Métam., XV, 60. Horace, O-/., 1,28, ad Ar­
chivons. Cicéron De Offre., 1, Jambilicus Vita Pyth.

(3) Philostratus, Vita Apoll., III, 25.



372 LE LOTUS [MARS

proportionnelle, comme cela arrive dans les « matérialisations » où
nous observons des degrés très différents de densité.

Le principe d’utilité peut s’harmoniser avec la réincarnation. La
renaissance ne pourrait être qu’avantageuse, si les dispositions
organique et spirituelle se consolident pendant la vie, si notre
sujet transcendant recueille les fruits de nos efforts, si enfin per­
sonne ne peut prétendre à propos de soi-même et moins encore à
propos de la moyenne des hommes que le but à atteindre dans
l’existence sur la terre a été réellement obtenu. Que le trait
d’union de la réminiscence n’existe pas entre les existences suc­
cessives et que par là la valeur pédagogique de celles-ci soit per­
due, c’est une objection qui ne tient pas; car si nous oublions les
événements précédents, nous conservons cependant les tendances
acquises qui en proviennent.

On ne peut conclure cependant de tout ce qui précède, que le
progrès ait lieu exclusivement dans l’existence corporelle et qu’il
ne soit pas possible dans le domaine de la sphère transcendante.
Cette conception erronée est celle de la religion bouddhiste ; celle-ci
nous condamne à une série innombrable d’existences et précipite
chaque fois notre être tout entier dans l’engrenage terrestre. llip-
polyte Rivail, l’élève de Pestalozzi, qui écrivit sous le nom d’Allan
Kardec, parce que, dans une existence précédente, il avait porté
ce nom comme paysan breton, a renouvelé la conception boud­
dhiste et est devenu ainsi le fondateur de l’école spirite française.
Ce bouddhisme fait de l’exception la règle en plaçant dans l’exis-
' ence terrestre le centre de gravité. Nous sommes d’abord, essen­
tiellement, des êtres transcendants et nous le restons même pen­
dant la vie terrestre. Les facultés transcendantes s’y manifestant,
seraient stérilisées pour toute la période de la renaissance si
l’existence transcendante ne s’entrelaçait pas avec la corporelle.
Dans la conception bouddhiste, la simultanéité des deux per­
sonnes de notre sujet n’est pas assez accentuée; elle laisse le sujet
s’éparpiller sans résidu dans une série indéfinie de personnes.
Pendant toute la durée de cette période, le sujet transcendant dis­
parait; (J) il n’existerait que comme un collier de perles, où vien­
draient se ranger les existences particulières. A chaque renais­
sance, l’âme se replongerait tout entière dans son mode de mani­
festation terrestre.

La religion bouddhiste a, il est vrai, ce mérite, d'avoir trouvé le
mot ésotérique de Palingénésie pour indiquer la transmigration

(1) On pourrait demander à M. du Prcl, qui semble vivre dans un monde qui
n’est pas celui de l’humanité, s'il fait ses repas avec de la nourriture transcen­
dante. (E. K. G.)



J 888] LE POINT DE VUE SCIENTIFIQUE 373

exotérique dés âmes; mais elle ne fournit aucun document à la
solution du problème formulé plus haut, d’après lequel l’être
transcendant peut être poussé à se jeter volontairement dans le
tourbillon des renaissances qui se succèdent sans intervalle. Si le
sujet transcendant est plongé chaque fois tout entier dans la forme
terrestre, l’héritier conscient des acquisitions terrestres manque
d’autant plus que le trait d’union de la réminiscence entre les
existences manque complètement. On ne peut se passer de ce
pont de la réminiscence qu’en admettant la simultanéité de nos
deux personnes ; nous avons seulement alors un sujet qui coor­
donne sa vie pour son avantage transcendant, le plus souvent au
dépens de la personne terrestre ; un sujet qui sciemment entre en
possession de l’héritage terrestre et domine du haut de son objec-
vité toute notre manière d’être terrestre (1).

La conception bouddhiste est au fond purement exotérique. Une
doctrine ésotérique devrait être tout autre, et elle ressort aisé­
ment de deux considérations résolvant toutes deux notre problème ;
savoir : comment le sujet transcendant peut-il se déterminer à
échanger son existence relativement béatifique avec celle de notre
vallée de larmes.

Nous savons, il est vrai, que le sujet transcendant a de tous
autres intérêts que la personne terrestre (ce qui se voit déjà
dans notre somnambulisme) et qu’il s’ordonne à soi-même la vie
pour son avantage transcendant. Toujours est-il que les motifs
d’abstention de cette autoprescription, qui ressortent du pessi­
misme, doivent être assez affaiblis pour rendre explicable une
naissance volontaire.

Dans ce but on peut prendre deux points en considération:
1° Le sujet qui s’incarne se plonge avec une seule partie de son

être dans la forme terrestre et reste en même temps transcendant.
2° La vie terrestre n’est qu’un moment pour la vie transcen­

dante, moment espacé par la mesure physiologique du temps.
La première proposition n’a plus besoin d’éclaircissements.

Nous avons pendant la vie déjà des facultés mystiques et nous
sommes par là même déjà simultanément transcendants, ce qui
s’applique aussi bien à chaque incarnation particulière qu à 1 incar­
nation en général.

Quant à la seconde proposition, j’ai démontré dans ma philo­
sophie de la mystique par l’exemple des rêves dramatiques que la
mesure physiologique normale du temps que nous employons
pour connaître, ne s’applique pas au sujet transcendant. Dans ces

(1) Le bouddhisme ésotérique donne la solution de tous ces problèmes ; M. du
Prel n’a pas l’air de s’en douter. (E. K. G.)



374 LE LOTUS [mars

rêves une condensation de représentations a lieu, au moyen de
laquelle, et pendant un temps minime, se déroule une série si
longue de représentations que quand réveillés nous voulons leur
appliquer la mesure physiologique normale du temps (qui est ici
de nouveau à sa place), nous croyons avoir rêvé pendant des
semaines et des mois, tandis que nous savons pertinemment qu’il
ne s'agissait que d’un moment.

La durée de la vie terrestre n’est donc pas un argument qui
puisse nous empêcher de nous la prescrire à nous-mêmes ; car elle
n’est conditionnée par la mesure physiologique que comme
par un microscope du temps qui n’a pas de valeur pour notre sujet,
qui ordonne.

Quand à l’avantage transcendant de la vie nous ajoutons ces
deux considérations, alors seulement l’incarnation volontaire
dans le monde du mal devient entièrement explicable et la doc­
trine bouddhiste comparée avec cette doctrine ésotérique parait
tout à fait exotérique.

(La fin j>rochainement.) Dr Alfredo, Jorge, Rinaldo.

LA SAGESSE (’)

à F. K. Gaboriau.

vingt ans, V Adepte aux prunelles d’extase
Ecoutait, recueilli, l’oiseau pieux qui jase
La brise qui s éploré et la source qui fuit.

C'était sous un grand arbre aux ramures de nuit
Qui semblait, glorieux, dresser dans la lumière
Un enchevêtrement de bras noirs en prière.

Immobile, les mains en croix, les yeux vitreux
Comme si les rayons n existaient plus pour eux,
Soir et matin, l'Adepte attendait, en silence,
Qu à fOrient magique où le soleil s'élance
Tel qu’un lion royal rugissant de clarté,
Plus claire qu’un soleil jaillît la vérité.

(1) Extrait de La Chanson des Etoiles, un volume sous presse. — Paul
Ollendorff, éditeur.



1888] la sagesse 375
Il était bien aimé des choses. Familières,
Les feuilles en tombant effleuraient ses paupières
Comme des baisers verts de rameaux attendris ;
Le zéphyre odorant choyait ses cheveux gris ;
La rosée égrenait ses perles radieuses
Dans sa barbe; et, haussant leurs tig elles joyeuses,
Très lentement, ainsi que des fronts ingénus,
Les fleurettes poussaient entre ses orteils nus.

Un jour, au bord du ciel, ses yeux virent éclore
Une surnaturelle et flamboyante aurore
Comme si le grand front de Dieu montait vers lui !
Oh ! jamais Lucifer, là-haut, n avait tant lui !
Il frissonna.

Mais, lourds et tremblants de mystère
Ses deux pieds tout à coup s'attachaient à la terre
Et ses veines, crevant ses talons enflammés,
Icoulaient son sang vermeil dans les champs animés !
Le sol était sa chair ! la terre était son être !
Son cœur lançait la vie aux rocs, et faisait naître
Toutes les floraisons du printemps glorieux !
Et des courants allaient, sacrés, mystérieux
De ses pieds aux coteaux, de son front aux étoiles ;
Et les volcans lointains crachaient ses propres moelles ;
Et les oiseaux chantaient sa joie, et les torrents
Précipitaient les flots de ses grands yeux pleurants ;
Il était en tous lieux, il était plante, et sable,
Et pierre, et fleurs, et mousse, et tout l'impérissable
Grouillement des vivants et des morts ; il était
Le globe formidable et lourd qui gravitait;
Il était les passants de la roule ; et les nues
Semblaient le manteau blanc de ses épaules nues ;
Il était la grande Ame éparse en mille corps ;
Les ailes dans l'azur s ouvraient pour ses essors ;
Il était la forêt murmurante, et les seigles
Qui frissonnaient au vent, et, lorsque les grands aigles
Enlevaient des agneaux, ses épaules saignaient



376 LE LOTUS [mars

Comme si c'eût été sa chair qu'ils étreignaient.

La planète en retour envahissait son être.
L'Adepte, dans son cœur fervent put reconnaître
Le feu central du globe ; il vit les futurs nids
Emerveiller son front de concerts infinis ;
Les arbres dans son flanc enfonçaient leurs racines,
Il sentait sa douleur pleurer dans leurs résines
Et sa béatitude éclater sous leurs troncs
Dans un rire candide et blanc de Userons.
Il se voyait fleurir au soleil; ses paroles
S'envolaient de sa bouche ainsi que des corolles ;
Sa pensée embaumait et, le long des chemins,
Les petits chevreaux noirs voulaient brouter ses mains.
Il sc trouvait chéri par la nature entière :
Pour lui des baisers bleus vibraient dans la lumière,
Des caresses passaient dans le vent, les oiseaux
Se posaient sur ses doigts comme sur des roseaux,
Les serpents s endormaient, enroulés à son buste,
Et l'on voyait parfois un tendre et svelte arbuste,
Timidement, avec des grâces de berger,
Lui tendre des fruits mûrs comme pour t'héberger.
C'était le fraternel amant des créatures,
IL partageait leur joie, il avait leurs tortures,
De Son cerveau partaient les nerfs de l'univers,
U souffrait dans son cœur quand les apres piverts
Plongeaient leurs becs aigus dans les fibres des plantes,
Et quand, au ciel neigeux, les lanières cinglantes
Que brandit l'aquilon venaient le lacérer,
Les arbres amicaux se mettaient à pleurer.

Et, le jour de sa mort, VAdepte aux mèches blanches
Crut entendre sa voix qui chantait dans les branches
Comme un vol de ramiers sonores et plaintifs.

Et cette voix disait aux hommes attentifs :



1888] pensées 377
« Souvenez-vous que tous, par des nœuds de mystère,
Vous êtes comme moi rattachés à la Terre;
Chaque être est un lambeau du grand Etre divin ;
Pierre, vous êtes Jean : aimez-le donc sans fin,
Aimez tout ce qui vit. L'Egoïsme est un leurre :
C'est notre âme qui souffre en tout homme qui pleure.
Le monde est solidaire, amis : faites le bien.
Guérir le mal d'autrui c'est apaiser le sien.
Soyez bons, soyez doux aux animaux, aux choses,
C'est un peu notre chair qui saigne dans les roses,
Et notre espoir qui chante au sein des rameaux verts.
Aimez tout l'univers, étant tout l'univers !
Et les choses auront pour vos faces meurtries
Des consolai ions très douces; attendries
Les brises baiseront vos cheveux ; les vergers,
Timidement, avec des grâces de bergers,
Vous donneront des fruits ; et toute la nature,
Quand votre âme fuira vers l'étoile future
Où l'homme juste et bon doit un jour refleurir,
Sanglotera d'amour en vous sentant mourir. »

Jean Rameau.

PENSÉES

J’ai désiré de faire du bien, mais je n’ai pas désiré de faire du bruit, parce
que j’ai senti que le bruit ne faisait pas de bien, comme le bien ne faisait pas
de bruit (Saint- Martin, le théosophe). Tt

♦ *
A la manière dont les gens du monde passent leur temps, on dirait qu’ils

ont peur de n’être pas assez bêtes (Idem).

♦ ♦
Ce n’est pas assez d’avoir de l’esprit, il faut avoir de la spiritualité (Idem).

•F
• •

Ce n’est pas la tête qu'il faut se casser pour avancer dans la carrière de la
venté, c’est le cœur (Idem).



378 LE LOTUS • [mars

La parole que l’on garde n’en devient que plus forte, car rien n’affermit
l’homme comme le silence (Idem).

FAITS ET NOUVELLES

A. propos du moteur Keeley.—Il y a deux ans, à Wurtzbourg, M®* Bla-
vatsky causait avec plusieurs personnes de la nouvelle force découverte
parM. Keeley, et prédisait, au nom des Adeptes, qu’il n’en trouverait jamais le
dernier mot. « Je ne crois pas, disait-elle, qu’il y ait perte financière :
M. Keeley pourra appliquer sa force, ou plutôt une de ses formes, à divers
usages industriels, par exemple à la traction de tramways. Mais la force
intérieure et personnelle à laquelle il doit son invention, pourrait le conduire
à une découverte autrement redoutable, qui lui permettrait de détruire la
moitié du monde. Le savant Américain deviendra célèbre, mais dans une autre
voie que celle ou il est engagé. ». On riait alors de cette prédiction et quel­
qu’un faisait remarquer à Blavatsky que, les appareils étant en voie de
construction, l’application delà force inter-atomique n’était plus qu’une affaire
de temps. Le compte-rendu do la dernière réunion des actionnaires de la Keeley
Motor Company (14 décembre 1887), justifie pleinement les paroles de Mm* Bla-

• vatsky. 11 résulte en effet, des déclarations faites à ce meeting :
1* « Qu’il est hors de doute, et absolument démontré que M. Keeley a décou­

vert une force nouvelle. »
2e Que M. Keeley, ayant construit divers engins pour l’application do cette

force, n'a pu réussir à en constauire un qui lui permette d’en être maître et de
la’régulariser, ni de « renverser la vapeur. »

3* Que M. Keeley a depuis un certain temps, et sans en rien dire à personne,
entrepris ses recherches sur une base toute nouvelle. Il a renoncé à l’emploi
de l'eau pour produire ce qu’il appelle le pouvoir vaporique, n’ayant pu obte­
nir l’équivalent mécanique de ce pouvoir. « Ce n’est pas le moment, dit-il,
d’entreprendre l’explication théorique et scientifique de mes recherches dans
une nouvelle direction. Tout ce que je puis dire, c’est que la base de tout mon
système est la sympathie des vibrations. Tandis que jusqu’à une époque récente,
j’avais employé la vibration sympathique dans le but de libérer un produit va­
poreux ou éthérique, mes expériences récentes ont été restreintes à l'étude
d’une nouvelle forme de force que j’ai découverte, et que, faute d'un meilleur
terme, j’appellerai Attraction négative ou Attraction sympathique. Je dois ajouter
que les deux formes différentes de cette force, ainsi que les phénomènes
qu’elles produisent, sont tout le contraire l’une de l’autre. »

4° « Cependant, comme tout est bien qui finit bien, et comme mes expé­
riences dans la nouvelle direction ont pleinement réussi, la supercherie que
j’ai employée en tenant ce changement secret, peut m’ètre pardonnée par tous
les intéressés. *

Un mot de Saint Martin à propos de magnétisme. — « J’eus un jour
une conférence sur le magnétisme animal, avec M. Bailly, devenu depuis
maire de Paris. Il avait été un des commissaires nommés par le Roi pour exa­
miner ce phénomène, et avait signé le misérable compte que la Commission en
rendit. Lorsque pour lui persuader l’existence du pouvoir magnétique, sans
soupçon de fourberie de la part des malades, je lui citai les chevaux que l’on
traitait alors à Charenton par ce procédé, il me dit : Que savez-vous si les
chevaux ne pensent pas? Au lieu de profiter avec modestie de l'avantage qu’il 



1888] FAITS ET NOUVELLES 379
ine donnait sur lui, par cette proposition, je lui répondis avec étourderie :
« Monsieur, vous ôtes bien avancé pour votre âge ». — Saint Martin le théo-
sophe. Œuvres posthumes (Tours, 1807).

Crémation. — La Société pour la propagation de la crémation a tenu, à
la mairie du huitième arrondissement, rue d’Anjou, sa septième assemblée
générale,'sous la présidence de M. Bourneville, député.

A 1 ouverture de la séance, M. Georges Salomon, secrétaire général, a
donné lecture de son rapport et rappelé les origines de la Société. « Il ne
nous reste plus maintenant, a-t-il dit en terminant, qu’à solliciter de l'admi­
nistration supérieure la promulgation du règlement d’administration publique
prescrit par l’article 3 de la loi du 15 novembre 1887 sur la liberté des funé­
railles.

M. Bourneville a alors annoncé que, le matin même, il avait reçu du
ministre une lettre le prévenant que le nécessaire avait été fait pour que ce
règlement fût bientôt promulgué.

11 a ensuite fourni quelques détails intéressants sur ce que l’on pourrait
appeler la crémation à l’étranger. En Italie, la mort du docteur Pini, l’un
des plus ardents promoteurs de la crémation, a péniblement affecté les parti­
sans de l’incinération. Une agitation qui avait été faite pour obtenir l'autorisa-
tiOn de crémer le corps de Garibaldi n’a pas abouti. Le gouvernement, crai­
gnant que cette cérémonie ne donnât lieu à des troubles, n’a pas permis
d incinérer le grand patriote italien.

En Hollande il se fonde chaque jour, pour ainsi dire, de nouvelles sociétés
pour la propagation de la crémation. En Angleterre, bien qu’il n’existe aucune
loi le permettant, on procède assez souvent à des incinérations au crématoire
de Woking, près de Londres.

En terminant, M. Bourneville a exprimé le vœu qu’un grand congrès inter­
national de crémation ait lieu en 1889. « Nous célébrerons en même temps,
a-t-il ajouté, le centenaire de la crémation en France, car c’est en 1789 que,
pour la première fois, dans notre pays, le comte Frochot, préfet de la Seine, a
accordé l’autorisation de sc faire incinérer. »

Une longue discussion s’est ensuite engagée sur le plus ou le moins de fré­
quence à donner aux réunions, et M. Maret-Leriche a fait à l’assistance la
communication suivante :

« J’ai demandé au général qui commande nos troupes au Tonkin l'autorisa­
tion de pratiquer là-bas la crémation, de façon à pouvoir ramener en France
les cendres de nos soldats. Le général m’a fait cette réponse caractéristique :
« Ce n’est pas l’habitude! Il a ajouté qu’il n’avait pas, du reste, mission pour
parler de cela au résident général. Je prie la Société de vouloir bien m’appuyer
dans cetic entreprise. »

M. Bourneville a répondu que la question serait étudiée par le comité de la
Société, et l’assemblée s’est séparée après avoir voté un ordre du jour par
lequel elle sollicite du conseil municipal « l’érection, à bref délai, d’un créma­
toire digne de la capitale ».

L’Hypnotisnse» au tribunal. — Au village de Tolox, dans la province de
Malaga, on a découvert récemment une secte de fanatiques religieux dont le
mode d’existence a provoqué une intervention de la justice.

Les dévots et dévotes de cette religion sont persuadés que le meilleur
moyen d’ètre agréable à Dieu est de s’occuper des affaires de ce monde dans
le costume primitif d’Adam et d’Eve, avant le péché. C’est ici que la justice,
dans l’intérêt de la moralité publique, a crié halte.

Au cours du procès il a été constaté que les femmes de cette secte peu
habillée se faisaient des stigmates aux mains, aux pieds et à la poitrine. Le
tribunal a jugé utile de soumettre quelques-uns des accusés à des expériences
d’hypnotisme, qui ont vivement intéressé le public. Dans presque chaque cas
les spécialistes ont eu affaire à d’excellents « sujets ».



380 LE LOTUS [MARS
■ Un de ces derniers, alors qu’il se trouvait sous l’influence de la suggestion,

a été invité à transpirer, et presque aussitôt on l’a vue se couvrir d’une abon­
dante sueur. Un autre, à qui on a dit de gravir une haute montagne, s’est mis
à travailler des jambes comme s’il se livrait, en effet, à une ascension pénible.
Il a fini par perdre haleine, et lorsqu’on lui a dit qu’il était arrivé et pouvait
se reposer, il a paru ne se remettre que lentement de sa fatigue.

(Moniteur spirite).

CONFÉRENCES, THEATRES

A. propos de l'hypnotisme au théâtre. — La Renaissance a donné une
comédie en trois actes, intitulée Hypnotisé., de MM. de Najac et Al. Millaud. On
reproche généralement à cette comédie de n’avoir pu trouver dans les données
de l’hypnotisme l’élément comique nécessaire à la scène ; l’hypnotisme, parait-
il, se prêterait mieux au drame. Quoiqu’il en .-oit, le compte rendu de la pièce
a fourni à M. Lemaître, critique aux Débats, la jolie digression suivante :

« Ce charlatanisme ou cette crédulité et cette involontaire mascarade de la
science, largement raillés par Molière, mais fort renouvelés depuis le Malade
imaginaire; les rivalités des marchands d’orviétan scientifique (plus plaisants
encore quand ils y croient), tout cela est éminemment matière à comédie ; et
c’est parce qu’il y a quelque chose de cela dans le premier acte de MM. de
Najac et Millaud que ce premier acte m’a paru le meilleur des trois.

« N’allez pas, maintenant, me prêter cette pensée que le monde est clair pour
nous comme eau de roche, ni m’accuser de nier l’inconnu que nous portons
dans notre chair et dans notre âme, et quel mystère nous nous sommes les uns
aux autres et à nous-mêmes. Le mystère, nous vivons, nous nous mouvons en
lui. La « suggestion », ce mystère de la sensibilité et de la personnalité, nous
la retrouvons partout. Suggestion, la poésie ; suggestion, l’éloquence ; sugges­
tion, l’autorité ; suggestion, l’amour, qui fait qu’un être est envahi tout entier
par la vision d’un autre être et vit par lui et se subordonne entièrement à lui.
Sans ]a suggestion, sans la communication des âmes entre elles et sans les
échanges momentanés de personnalités, l’humanité ne vivrait pas un jour. La
suggestion proprement dite, comme l’entendent ceux qui étudient aujourd’hui
les maladies nerveuses, n’est qu’un cas particulier de cette universelle sugges­
tion que Rabelais décrit si magnifiquement dans son chapitre sur les « deb-
teurs et emprunteurs ». Et quand on y songe, ces « cas particuliers ».ces « mi­
racles », ne sont presque pas plus étranges que le train ordinaire et normal des
choses. Mais enfin, je le \ eux bien, il y a encore, dans le mystère, des mystères*
Qui n’a aimé ? Qui n’a eu des pressentiments ? Qu» n’a eu des réminiscences
qu’il ne pouvait préciser et dont il poursuivait la fuite douloureusement ? Qui
n’a senti agir en lui, à certains moments, une volonté qui lui était étrangère ?
Qui n’a douté, parfois, de la réalité des choses extérieures, et de la stabilité
même des lois de la perception ? Ces troubles et ces perversions de la sensi­
bilité et de l’intelligence ; ces états de l’ètrc humain, qu’il nous plait d’appeler
anormaux et qui sont peut être simplement exceptionnels ; ces commence­
ments de folie dont nous ne sommes pas sûrs qu’ils soient folie eu effet, et que
notre empirisme seul .qualifie ainsi..., des écrivains ont su nous les décrire
avec puissance : Edgar. Poë, Hoffmann, — et j’ajoute Paul Hervicu, qui me
parait bien être de leur famille... Pour en revenir à mon sujet, l’hypnotisme
est donc bien matière d’art, mais matière bonne pour le livre qui analyse, et 



1388] CONFÉRENCES, THÉÂTRES 381
qui, d'autre part, admet les d* mi-tcintes, voire les demi-ténèbres, et la des­
cription du « je ne sais quoi », non pour le théâtre qui a besoin d’action et de
clarté.

« Cependant, — qui sait? — un temps viendra peut-être où les lois de l’hypno­
tisme étant mieux connues et définies, ce qui parait mystérieux aujourd’hui
semblera tout naturel et tout simple. Même on utilisera l'insensibilité produite
par cet étrange sommeil, et surtout cette substitution complète d’une volonté à
une autre qui s’appelle la suggestion. Les crimes accomplis par elle seront
prévus et punis parles Codes. Et. d’un autre côté, l’obéissance entière, infail­
lible, imperturbable que crée la suggestion constituant un agent d’action d’une
force incalculable, on s'en servira pour de grandes œuvres d'intérêt privé ou
public, et l’on arrivera ainsi à des résultats où ne peut permettre d’atteindre
la soumission incertaine et intermittente que les sages, les savants et les con­
ducteurs de peuples obtiennent à grand’peine des êtres inférieurs. Le rêve
qu'a souvent fait M. Renan d'uue humanité dominée tout entière par une aris­
tocratie intellectuelle se trouvera réalisé, non plus par la terreur ni par la
puissance irrésistible des moyens de répression matérielle, mais par l'hypno­
tisme et la suggestion. Et alors, ou pourra dire que les hommes supérieure
portent réellement en eux la conscience, la volonté et l’âme de l'univers. Ce ne
sera plus là une métaphore, mais l’exacte expression de la vérité. Comme les
mages auront le pouvoir do substituer, quand il leur plaira, leur âme à celle
des autres créatures humaines, l’âme des mages existera seule : le momie
entier ne sera qu’un prolongement et une dépendance de leur organisme. Ils
pétriront le monde à leur gre et selon leur idéal. Ils seront dieux. Seulement,
de temps à autre, et pour que le spectacle de la terre conserve quelque variété,
ils suspendront leur action, et laisseront les simples, les faibles et les ignorants
vivre de leur \ie propre et suivre leur instinct clans ce qu'il aura d’inotTensif.
Mais ils n’en tiendront pas moins l’humble humanité dans leur main, et la res­
saisiront au premier mouvement qu'elle fera pour leur échapper. Et ainsi le bui
de l'univers, si toutefois l’univers a un but, semblera atteint. Et je ne dis point
que ce sera folâtre... Mais, dans ce temps-là. M. Albert Millaud n’écrira plus
de vaudeville, et je crois bien qu’il n'y aura plus de théâtre. »

Institut Magnétologiquv de Paris. — Extraits des statuts de l’institut
magnéiologique, fondé pour l'étude du magnétisme et du somnambulisme, le
6 Novembre 1885, par M. Louis Auffinger, ancien secrétaire du baron du Potet.

Conditions d'admission dans la Société :
11 est prélevé un droit de - francs payables en entrant dans l’institut et

donnant droit à l’insigne de Sociétaire.
La cotisation mensuelle est de 1 franc, payable chaque mois.
L'-s membres correspondants payent par trimestre et d'avance à raison d'un

franc par mois. Ils ont droit aux mêmes privilèges et prérogatives que les
membres actifs.

Les dames sont reçues membres de l’institut aux mêmes conditions que les
Messieurs.

Trois mois de retard dans le paiement des cotisations entraînent d’urgence la
radiation ou exclusion du délinquant.

— Les demande i d’admission doivent être adressées au président, 15, rue
du Four-Saint-Germain, à Paris.



382 LE LOTUS [mars

PUBLICATIONS NOUVELLES

Les Mystères de la Science, par Louis Figuier (librairie illustrée, Paris;
prix, 20 fr.)

Il existe de nos jours un savant qui a déclaré une guerre implacable au
mystère sous toutes ses formes. Nous ne pouvons que féliciter M. Louis Figuier
pour l’érudition qu’il déploie dans ses recherches, tout en regrettant qu’elles ne
soient pas couronnées d’un légitime succès. Dès 1851, il prend corps à corps
l’Alchimie et parvient à en montrer l’existence irréfutable en voulant ne voir
partout que dupeurs et dupés (1). Aujourd’hui c’est au cœur du mystérieux
qu’il s’attaque en abordant l’étude du Magnétisme, du Spiritisme et de l’Hyp-
notisme. Est-il vrai que la Science reste muette devant ces phénomènes ? Non4
répond M. Figuier, et il se fait fort de prouver en 712 pages que « toutes les in­
carnations du merveilleux sont susceptibles d'une même explication, d'une explica­
tion naturelle empruntée, à la médecine et à la physique ».

La tentative serait, certes, assez intéressante pour mériter toute notre atten­
tion, si la méthode que l’auteur a suivie était exempte de défauts. 11 est très facile
d’expliquer les prodiges du Cagliosiro en disant, arec l’inquisilion, que ces
phénomènes n’étaient que le fruit d’habiles jongleurs, il est facile d’expliquer
les « coups frappés » des Spirites par l’action du long péronier latéral du
médium, mais pourquoi ne pas parler des cas embarrassants?

Passer sous silence les expériences de Crookes, les études de Gibier et de
tous les observateurs consciencieux, ce n’est pas digne d un savant.

L’auteur dira peut-être qu'il n’a pas voulu faire un ouvrage de science pro­
prement dit, mais un livre amusant; c’est encore plus grave. Vous faites un
livre destiné à être lu dans toutes les familles et ce livre est rempli à dessein
d’une foule d’erreurs et d’omissions; quelle singulière méthode ! Il me semble
qu’il était inutile de créer de nouveaux mystères alors qu il vous fallait les
expliquer.

Pourquoi d'autre part classer Eliphas Levi parmi les Spirites ? C’est comme
si l’on considérait Voltaire comme un Jésuite !

Le livre de M. Figuier est toutefois utile à posséder pour tous les occultistes,
vu les beaux portraits ei les nombreuses gravures dont il est orné. A ce pronos
signalons une omission vraiment regrettable: celle des théosophes.

A la suite de Cagliostro et des autres illumines célèbres, pourquoi ne pas
représenter dans un grand dessin Madame Blavatsky recevant une lettre par
les moyens occultes? Quelle belle étude à faire, et quelle superbe occasion
d’expliquer ces phénomènes par la physique ou la médecine!

Les Théosophes auraient-ils effrayé M. Figuier autant que Crookes, qu’il
n’en parle pas ?

Outre l’exécution matérielle qui est fort belle, ce livre présente encore une
véritable mine de documents, grâce auxquels on peut arriver facilement à des
conclusions tout autres que celles de M. Figuier. C’est là du reste un des
avantages de toutes les études de cet auteur sur l’occultisme.

Papus.

ïl Cornière Spiritico. — Nous avons reçu le prospectus d’une publication
spirite publiée sous ce titre par le célèbre jeûneur Succi, à Florence. N’ayant
pas reçu ce journal, il. nous est impossible d’en rendre compte. Nous lui
souhaitons longue vie et articles bien nourris. Le prospectus offre un abonne-

(1) Voir le n* 3 du Lotus. 



1888] PETIT BULLETIN THÉOSOPHIQUE 383
ment en plus par douzaine; on ne dit pas encore si on peut l’échanger contre
un flacon de la précieuse liqueur.

/

PETIT BULLETIN THEOSOPHIQUE

Toutes communications relatives à la S. T. doivent-être adressées désormais,
à Madame la comtesse Constance Vachtmeister, 17, Lansdowne road,Notting
Hill, Londres, qui a été nommée correspondante générale de la S. en Occident,
en l’absence de Miss Arundale, dont le séjour à Rome doit se prolonger.
Monsieur Mohini est également à Rome.

Inde. — M,nc Cooper Oakley, revenue de Madras, nous apprend que la
magnifique bibliothèque de la S. T. à Adyar, est devenue un centre d’attrac­
tion pour tous les étrangers visitant Madras. On admire surtout les portes
(ivoire et bois de santal) et leurs splendides sculptures, la salle des portraits
des Adeptes, au rez-de-chaussée, 1 immense salle des manuscrits sanscrits,
et au premier, la bibliothèque européenne, à laquelle il a été fait don de plus
de 100 volumes. Les personnes qui désireraient envoyer des volumes sont
priées de s’adresser soit à la comtesse Vachtmeister, soit directement à
Adyar.

Un Raja indien (maharaja Durbungha), vient de doter la Société théoso­
phique d’Adyar d'une somme de 25,000 roupies ; soit environ 3,500 fr. de
revenu.

— La convention annuelle d’Adyar a eu lieu les 27, 28 et 29 décembre;
cent vingt-sept branches s’y trouvaient représentées par leurs délégués. Le
Theosophist de janvier donne les détails de cette réunion importante, et nous
publierons le discours prononcé par notre Président-Fondateur, en cette
circonstance. A la présente date on comptait cent cinquante-sept branches ré­
parties sur toute la surface du globe: comme on voit, la Société ne cesse de
suivre sa marche progressive.

France. — Le 1 février 1888, réunion des membres de l’Isis. Causerie et
inscription régulière des membres. Notre ami, Ch. Barlct, venu de province
pour quelques jours, se trouvait à cette réunion intime. Nous prions les per­
sonnes qui n’ont pas pu y venir et celles qui, par oubli ou erreur, n’auraient
pas régularisé leur adhésion, de vouloir bien demander au secrétaire l’extrait
du règlement et la feuille de demande qui sont imprimés.

Avis important. — La seule Branche en activité de la Société Théoso- f
phique en France est l iais ; elle seule a le nombre de membres nécessaire g
pour constituer une branche, et est en relations directes et régulières •<
avec la Société-mère d’Adyar. C’est par une erreur inexplicable que le g
Theosophist marque deux branches en France.

La Société théosophique d’Orient et d’Occident n’existe plus depuis plu- *•
sieurs mois ; de sorte que tous les renseignements concernant la Société
théosophique, doivent être demandés à VIsis, dont l'organe reconnu est le .
Lotus.

Le Président: L. Dramard. — Vice-Président : .4. Froment. — Secré- '
taires : F. Gaboriau et Colins, anciens membres de la branche précédente
à l’exception dcM. Gaboriau.



384 LE LOTUS [mars

The Theo*ophist (Le Théosophiste) : revue mensuelle publiée à Adyar (Madraa)
et fondée par H. P. Blavatsky ; abonnement 25 fr. Sommaire de .Janvier
(traduction): Enseignements travestis : Le premier-né d'Eve, par H. Pratt. — Les
histoires de revenants de Gu serai, par Maurice Frcdal. — La météorologie hindoue :
observations faites sur la chute de Veau, suivant les indications contenues dans le
Brihat Sa milita, par J. S. Gadgil. — Le déclin du Brahmo Samaj, par D. C.
Fenno. — L'histoire mystique du Japon, traduite de la version française du
Chintai Kiuan. — Le principe de Polarité, par Navroji Dorabji Khandalvala. —
La source et la valeur des Mystères, par H. S. Olcott. — Prasnottararatnamalika,
traduit du sanscrit du Sri Sankaracharya. — Correspondance. — Revues de
livres. — Rapport général sur la douzième convention de la S. '1'. avec docu­
ments.

Lucifer (texte anglais) : revue mensuelle, dirigée par H. P. Blavatsky et
Mabel Collins ; Londres ; Redway, éditeur ; abonnement : 15 fr. Sommaire
de Janvier (traduction) : 1888. — U Étoile du matin, par Halen Fagg (poésie .
— Aux lecteurs de Lucifer. — Adaptations. — Quelques mots sur la rie courante,
par un Maitre de sagesse.— La Fleuret le Fruit (roman), par Mabel Collins. —
Spéculation. — Révolution (poésies), par M. W. Gale. — Visions du Crépuscule
(poésie), par W. C. E. Serjeant. — Esotéricisme du Dogme chrétien, par l'abbé
Roca, traduit du Lotus. — La grande recherche, par Pilgrim. — Ce que dit une
Rose (poésie), par Mora. — L'Isolement de VAdepte : Commentaires de Lumière
sur le Sentier. — Le Moine blanc (roman), par Piercy Ross. — L'Amour arec un
Objet, par Emanucl. — Maitre de soi (poésie), par Diim Spiro, Spcro. — Revues :
l’humanité posthume de Dassier. — Le Sepher Yetzirah, traduit de l’hébreux.
— Le monisme absolu, etc.... Correspondances.

Le Sphinx (texte allemand) : revue mensuelle, dirigée par le Dr Hubbe-
Schleiden, à Leipzig ; abonnement : 7 fr. 50. Sommaire de Janvier 1 888
(traduction) : 11 y 3,000 ans. — Hypnotisme et Electricité dans l'Egypte an­
cienne. par Franz Lambert. — Emanucl Swedenborg et ses visions, par Karl
Kiesewetier. — St-Sylvestre ; à la veille de /A’6’<S\ par Karl de Leiningen. — Trans
mission de la Pensée ; rapport du comité de la société psychologique de Munich.
par Cari de Prel.— L'heure des morts; Superstition ou Science ? par le Dp
Ludwig Kuhlenbeck. — Gustave-Théodore Fechner, par Dr Julins Duboc. —
Confession d'un hypnotiseur médecin, par Dr Liébault. — Eléments de la Magie
expériences de nos jours), par Gottlieb Ernesti. — Développement et affran­
chissement, par Wilhelm Daniel. — La doctrine ésotérique selon l'Inde, par Fried­
rich Eckstein.— Notes diverses : Photographies d’expériences d’hypnotisme.—
Coopération active; un appel ! — Reconnaissance de faits spirituels. — Qaba-
lah ou Kabbala ? — La conscience des fourmis (fable). — Carlyle sur f Union
des âmes. — L’état d’après la mort. Matérialisme et Naïveté, etc.

The Platontet (Le Platonicien), revue mensuelle, dirigée par notre frère Th.
Johnson, à Osceola, Missouri ; abonnement 15 fr. Sommaire de Janvier
(traduction): Le. temple de Seb ; étude sur l'origine de l'idée de temps, par Robert
Brown. — Les Lettres de Paul, nouvelle traduction par Myles Coverdale. —
Les auxiliaires pour la perception des natures intelligibles, par Porphyre, traduit
du grec. — Le Tara, par T. IL Burgoyne. — L'atome et P univers (poésie), par
Louise A. OIT. — Le Désatir céleste : au grand prophète Abad, traduit du persan,
par Mirza Mohamed Hadi, etc.

Le Directeur-Gérant : F. K. Gaboriau.

TOURS, IMPRIMERIE E. ARRAULT ET RUE DE |.A PRÉFECTURE



X-. ’ I S X s
Branche française de la Société théosophique

Fondée ét Paris en J millet 1887

Lux !

fixait. — Comme la Société théosophique dont elle relève, 1 ’lsis a pour but :
1° La réalisation d une fraternité universelle entre les hommes,sans distinction de croyance,

de race ou de couleur.
2° L’étude des philosophies, sciences et religions des antiques Aryens et autres orientaux.
3° Le développement des virtualités latentes en l’homme.

Principes.— Le rejet de la foi aveugle, de la négation a priori, du dogmatisme religieux
ou prétendu scientifique, la tolérance mutuelle, telles sont les seules exigences de la société
à l'égard des adhérents.

Toutes les opinions, toutes les croyances sincères, sont acceptées et représentées dans L
Société théosophique, car elles se coordonnent et s’harmonisent dans une synthèse supérieure
dès qu’on s’unit pour la recherche désintéressée du Vrai. j

CondilioEDS. — Pour venir en aide à tous les chercheurs sincères, qui n’ont pas eu
moyens de se faire une opinion raisonnée, l’Isis reçoit tous les candidats sans autres condil
tions que d’être présentés par deux membres réguliers de la société et de payer une cotisa^
tion annuelle de cinq francs.

Le bureau de l’Isis se charge en outre, de toutes les formalités et correspondances néces­
saires pour l’admission de ses membres et même des étrangers, dans la Société théosophiqu'
d’Adyar. . K

(Les membres titulaires qui sont, par le fait, membres de la Société théosophique
l’Inde et paient une cotisation annuelle de 25 francs, reçoivent le Lotus).

Propagande. — En dehors des assemblées générales et réunions de bureau statu tan 1
ment obligatoires, l’Isis organisera, dans la mesure de ses moyens, des lectures, des confé|
rences, des discussions contradictoires sur les sujets qui rentrent dans son programme.

Indépendamment du Lotus, dont les colonnes sont ouvertes à toutes les études sérieuses
et les critiques courtoises, l’Isis favorisera la publication des travaux intéressants et con
ciencieux de ses membres, comme elle l'a fait jusqu’à présent.

Enseignement particulier. — Plus qu’en toute autre matière, l’enseignement ésotériquj
élémentaire doit varier suivant les catégories mentales des débutants, et ces derniers éprovJ
vent de grandes difficultés à comprendre les ouvrages publiés sur la matière. Pour obvieql
cet inconvénient, l’Isis fournira a ses adhérents qui en feront la demande, un instructeil
spécial qui verbalement ou par correspondance dirigera leurs études. Ceci s’adresse surtoiB
aux membres habitant la province. |

Renseignements. — Pour tous les renseignements supplémentaires on peut s’adressa
directement ou par écrit à "

MM. Gaboriau, secrétaire, 22, rue de la Tour-d’Auvergne, Paris;
Dramard, 10, rue de la Douane, Saint-Eugène, près d’Alger, Algérie.

Par écrit, à M. Papus, au Lotus; M. Froment, 9, rue Malakof. — Malakof (Seine).
Pour toutes les publications de l’Isis et de la Société théosophique. s’adresser à notre-

éditeur, G. Carre', 58, me Saint-André-des-Arts, Paris.

Pour l'abonnement au Lotus, s’adresser àM. Froment, 9, rue Malakoff.— MalakofT(Seine.)



LA SOCIÉTÉ THÉOSOPHIQUE

RENSEIGNEMENTS A L’USAGE DES ÉTRANGERS

' * J
La Société Théosophique a été fondée à New-York en novembre 1875. Ses fondateurs ont cru

que la Science et la Religion gagneraient à une renaissance des anciennes littératures sanscrite, pâlie.,
zendc et autres, dans lesquelles les Sages et les Initiés ont conservé, à l’usage du genre humain, des
vérités de la plus haute valeur touchant l’homme et la nature. 11 leur a semblé que pour faire face-’à
l’envahissement d’un matérialisme par trop grossier et pour affermir le sentiment religieux qui tend à
iisparaître, il fallait créer une Société absolument étrangère à tout esprit de secte, réunissant sur un
•errain de conciliation les hommes instruits de toutes les races, afin de travailler de cœur et d’âme à
a recherche désintéressée de la vériié et â sa propagation parmi tous nos semblables indistinctement.

Voici, en quelques points, le but que s’est donné la Société Théosophique.
Premièrement. — Former le noyau d’une Fraternité universelle de l’humanité, sans distinction

le race, de credo, de sexe ou de couleur.
Secondement. — Encourager l’étude des littératures, religions et sciences aryennes et orientales.

\ Troisièmement. — (Objectif poursuivi par une partie des membres de la Société'. Se livrer à l’in­
vestigation des lois inexpliquées de la nature et des pouvoirs psychiques de l’homme. (Règlement de 1886.)

On ne demande à aucun candidat se joignant â la Société quelles sont ses opinions religieuses, et il
est pas permis de s’immiscer dans ses croyances, mais tout membre doit,avant son admission, promettre
S montrer envers ses confrères la même tolérance que celle qu’il revendique pour lui-même.

. Le Quartier général, les bureaux et le Comité de direction sont â Adyar, faubourg de Madras (Indes
«glaises) où la Société possède une propriété de 27 acres et des bâtiments spacieux; l’un de ces
bâtiments est consacré â la Bibliothèque orientale, l’autre contient une vaste salle où le Conseil général
se réunit en Convention, le 27 décembre de chaque année.

Aucun salaire n’est payé : tout l’ouvrage est fait par des volontaires qui reçoivent une nourriture
simple et les objets d’habillement nécessaires, quand leurs moyens privés les mettent dans cette
nécessité.

L’administrateur officiel de tous les biens de la Société est en ce moment son Président, et
îles legs et donations doivent être faits en son nom personnel, suivant la formule légale du code
du pays où le testateur exécute son testament. La donation faite au nom de la Société n’est
pas valide. L’emploi des fonds est contrôlé par le Conseil et, chaque année, un rapport sur la
situation financière est rendu, vérifié et publié pour l’information générale. Le Conseil.est

,mposé d’office de tous les Présidents des Branches.
La Société, comme telle, est étrangère à la politique comme â tous es sujets qui ne rentrent pas dans

sa sphère déclarée de travail. Le Règlement défend formellement aux membres de compromettre sa stricte
neutralité en ces matières.

Le Theosophist est une propriété privée et ne sert â la Société que pour répandre les nouvelles offi­
cielles. Elle n’est pas responsable du reste des écrits.

157 Branches de la Société se sont formées en différentes parties du monde et de nouvelles s’or-
ganisenUconstammcnt. Chaque Branche ordonne ses statuts et dirige ses propres affaires locales sans l’in­
tervention du Quartier général; à condition cependant que les règles fondamentales de la Société ne
soient point violées.
' La personne désireuse de se joindre â la Société devra s’adresser â la Branche locale, s’il en existe; si

. V.n, au président, â Adyar. Une feuille lui sera fournie qu’elle devra signer, de concert avec deux mem-
: 'es qui lui serviront de parrains, et elle aura à payer une cotisation d’entrée de 25 francs, pluslasouscrip-
t on de 2 fr. 50, de la première année, d’avance. Si le postulant ne connaît pas de membres pour se faire

icommander, il pourra correspondre directement avec le président. S’il est accepté, il recevra d’Adyarun
iplôme gravé, portant le cachet de la Société et lui donnant le titre de membre. Une personne ne peut

appartenir à deux Branches simultanément, mais si elle change de résidence, elle peut changer de Bran­
die avec le consentement de celle à laquelle elle désire se joindre. Sa qualité de Membre de la Société
’héosophique est indépendante de son association à une Branche.

Noms des fonctionnaires pour l’année courante :
Président, Henry S. Olcott; Secrétaire-Correspondant, H. P. Blavatsky ; Secrétaires, A. J. Cooper-

Uakley, T. Vijiaraghava Charlou, C. Leadbcater; Trésorier, C. Ramiah ; Trésorier-Assistant, Bertram
Keightley.



PONT LA LECTURE EST RECOMMANDÉE AUX TIIÉOSOPHISTES
■ l •

in peut se procurer ces livres ainsi que tous ceuxqui sont cités dans le Lotus,
chez M. CARRÉ, libraîro-éditqur, 58, rue-saint-andré-des-arts, paris.

LIVRES EN FRANÇAIS

l

; V

.0

50
50

3
4
3
3

mile élémentaire de Science occulte, par
Qapus.......................................................... ..  • 3.50
(lloudo occulte, traduction WOccult World de
dS.-P. Sinnett, augmenté d’une préface, d’une post-
face et de notes.- 366 pages (franco). . . . . 3 50

Science occulte, étude sur la doctrine ésoté­
rique, par L. Dramard. 2* édition (franco). L »
«c «3 oudd hismc seIon 1 e canon de l’Egl ise du S ud ;
1 |r iduction de la 14’ édition de Bnddhist Catechism

S.Olcott : augmenté dénotés (franco)’. 1 50
AvTliéosophu' Bouddhiste, par lady Caithnéss,

du chessc de Poaiar......................... ... 2 »
LT2 itère sur le Sentier (traité de sagesse orien-

c), traduction de Light 'on the Path, édition
(hit éricaine, broché................................ 1 25

lié comme un livre de poche ...... 3 50
nouvelle Théosophîe, par J. Baissac (Revue

redes Religions. Tomé X. n" 1). •»« »
e M'"'* Blavalsky à M. T. (Bulletin de là

.................0 50
0 50”

. - Jrilistoir
». ique de............. ...... ................... .

:iété d’études psychologiques).
fàfti icrnïèrc, ibid. . ................ ...

î de Sciences maudites (lr* partie, au seuil
M^Blÿstère), par S. de Guaita.............. 2 »
Lu phagavat Gîta, poème indien, traduit par
■ E . Burnouf (accompagné du texte). . . » 5 u
fiai issiondes Juifs, par Saint-Yves d’Alvcydre.

J : <x............. ........................... ... . ...................20 ' »
(a spiritisme, par le I)r P. Gibier. ... 4- »
t/t- Forces non dclinées, par A. - de Rô­
ti .S ; . . ■; ............................. .........................15. »

L H manitc Posthume, par J. d’Assier . 3 50
ï’c> ci et Ciel, par J. Reyn lud................... j' »
U&P iiralitc des mondes habites, par Iflam-

m&i ion ................ .
)lêu dans la Nature, ibid. .........
*0nUin plat ions scientifique*....................
Lo t lendemain de la mort, par I . Figuier.
Lw Bible dans l’Inde, par L. llîot.
L» Spiritisme dans le woude. p>:i.

Histoire philosophique et politique de l’Oc-
cult’cj car F. Fabart............ ..................... 3 50

La Vie et la Pensée, par E. Burnouf. ... 7 »
Do la Suggestion mentale, par le Dr Ochoro-

, wicz/Prix . ................... 5 »
La Chute d’un ange, par A. de Lamartine 3 50
Le l’apc, par V. Hugo.................................0 50
Religion et Religions, ibid.} ’ .

. Ensemble. . 1 »L’Ane, ibid............................... j :
Louis Lambert et Séraphitüs, par H. Balzac.

Prix............. ............................ 1 25 I
Ursule Uirouet. ibid. . . . ........ 1 25 j
Les Paradis artificiels, par C. Beaudelairc 3 5ol
Zanoni. par B. Lytton.-. ..................... 2 5(1
Le»* Civilisations de l’Inde, par le D; Le Bo«

(édition de. luxe)................................... ..  . . 30

LIVRES EN ANGLAIS ET AUTRES LANGUES

The Pur pose, of Thcosnphy, byMr*A. P. Sinnett.—
Esoteric Buddhism, by A. P. Sinnett. — Isis-Unçei-
lcd, by II. P. Blavalsky.—Fine Yêars of Theosophy.
— The Idyll of 'the Wite Lotus by AL C. — Moi,
Fragments of Fôrgàtten Uisiory. by two chelas. —
Magic, whitc and black, by F. Hartmann. — Tkeo-
sophy,lleli/ion, and Occult Science, by H. S. Olcott.
— The Nature and A im ofTheosophy, by J. D. Buck.
— The Yoga. Philosophy, by Patandjaly. — The
Light of Asiu, by Ed. Arnold. — People front the
ot^er WorhE by H. S. Olcott. — A Strange Stery,
by Lytlon. — The Corning Race, by do.— Karma J
a novel by A. P. Sinnett. — United, a novel bj
sanie. — Incidents in the. Life of Mm* Blavalsky, ifl
the sanie. - Parâcelsiis : an Adeptof Secret Scienc K
by F. Hartmann. — Les 108 Oupuuishads en sanH
critet caractères télougous(en un volume).— .H
Bhagavat Gita ên sanscüt et en caractères dévanaw
garis (jolie édition de poche). — Nombreux ouvrages
enourduu, hindi, tamil, bengali, allemand, suédois®



un,
’esi
?n <
coi
pic
Er
’h

T\
Ligà
Oi

5t pi
moy

Le
*lâi
Arj'
T:

A
iPi30'

SOMMAIRE DU N° 8 (NOVEMBRE 1887):
Amaravella : La Constitution du Microcosme. — Mohini M. Chatterdji :

Le Panthéisme et la Morale. — H. P. Blavatsky: La Force inter­
éthérique de M. Keeley (extrait de la Doctrine secrète). — Papus : de
l’Alchimie. — La Table d’Emeraude d’Hermès. — H. Olcott : La So­
ciété Théosophique à la fin de 188o. Ch. Barlet.’ La France viaie .
mission de la France, par Saint-Yves d’Alveydre. — Abbé de Villars :
Le comte de Gabalis. — Jean Rameau : le Rêve (poésie). — Pensées.
_  Faits et nouvelles. — Revue des conférences, etc. — Revue des
journaux et périodiques. — Petit Bulletin théosophique.

SOMMAIRE DU N° 9 (DÉCEMBRE 1887) :
Soubba Rao : Dieu personnel ou impersonnel. — Amaravella: La Cons­

titution du Microcosme. — Abbé Roca : L’Ésotérisme du Dogme
chrétien : la Création d’après- Moïse et d’après les Mahatmas. —
H. P. Blavatsky : Les Christs : Notes sur l’Esotérisme du Dogme
chrétien de M. l’abbé Roca. — H. S. Olcott : Le Sadhou du Maha­
radjah Ranjit Singh. —- X : Lue visite au Trichou-Lama. — Fabre
d’Olivet : Orphée, Moïse, Foê. — Amaravella : Noël ! (poésie). —
M. Duüeu : La Mort (poésie). — Pensées. — Faits et nouvelles. —
Revue des conférences, etc. — Revue des Journaux et Périodiques.
— Revue des Publications nouvelles. — Petit Bulletin théosophique.

1 $ -----------

I SOMMAIRE DU N° 10 (JANVIER 1888):
H. P. Blavatsky : L’origine du mal. — Lucifer : A chacun sa tâche. —

!*• E. D. Fawcett : Le Logos et la psychologie moderne. — Amaravella :
f La Constitution du Microcosme. — Cari de Leiningen : L’Ame d’après
; la Qabalah : 1° L’Ame pendant la vie. — F. Ch. B. : Traité élémen-
i taire de Science occulte, par Papus. — B. K. : Les Religions actuelles
j. do M. Julien Vinson. — Jean Rameau : Les Arbres (poésie). —
î Pensées. — Faits et nouvelles. — Revue des conférences, etc. —

Revue des Journaux et Périodiques. —• Petit Bulletin théosophique.

SOMMAIRE DU N° 11 (FÉVRIER 1888):
Ab. Roca : Réponse aux observations de Mmo Blavatsky sur l’Esoté-

risme chrétien. — Cari de Leiningen : L’Ame d’après la Qabalah :
2° L Ame dans la mort. — Papus : Les symboles de la Franc-macon-
nerie. — La Légende d’Hiram. — X : La Perception astrale. —
Hans Pfaal : Causerie philosophique : Positivisme ! — Fabre d’Olivet :
Constitution intellectuelle métaphysique de l'homme. — Guymiot :
Sur quel Sentier? (poésie). — Pensées.— Faits et nouvelles. —
Revue des conférences, sociétés, etc. — Revue des journaux et pério
diques. — Revue des publications nouvelles. — Petit bulletin théo­
sophique.


